(أور (الحب تري

صفحات مضيعة وتراريل المرابع ال

كَاللَّهُ عُنْضِيًا لِي

# أنودالجثرى

صفحات مضيئة مرتوارش المالاي مرتوارش الاست



## مقديمة

لكل أمة تراث هو عصارة فكرها وعقائدها وحصيلة جهدها العقلى والروحى والتراث الاسلامي هو بمثابة الجهد البشرى في تفسير الموروث الاسلامي الذي هاء به القرآن والوحي وقام عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بسنته وسيرته ولابد دائما من أن تكون التفرقة وأضحة بين التراث وبين المياث وأن نكون قادرين على الوضوح الكلمل أزاء فهم كلمات ( القديم والماضي والتراث ) وعلاقتها بذلك الموروث الاسلامي الأصيل وأن نكون قادرين دائما على التفريق بين الاسلام باعتباره دينا ومنهج حياة له ثباته وربائيته وقدسيته المثلة في القرآن الكريم والسنة النبوية وبين التراث للذي هو اجتهاد المسلمين في تفصيل هذا التراث وتعميقه والاستجابة له خلال العصور والظروف والأحداث والبيئات .

ولقد كان التراث الاسلامي هدفا للسخرية والانتقاص من خصوم الاسلام ودعاة اللتفريب في اطار الحملة المجهة الى اللغة العربية وعامود الشعر والشريعة الاسلامية وتاريخ الاسلام ، وذلك رغبة في اقصاء الشباب المسلم المثقف عن هذا الورد النمير الذي يكشف عظمة الميراث الاسلامي الذي كان على مدى التاريخ نورا وضياء لكل النهضات التي قامت في بلاد الاسلام بهدف تحقيق المجتمع الرباني والتماس منهج الله تبارك وتعالى .

ولا ريب أن تراثنا الاسلامى فى مجال الاجتماع والقانون والتربية والسياسة حافل بذخائر تجد البشرية نفسها اليوم فى حاجة الى أن تتعرف عليها وتنتفع بها وقد اعترفت بها مؤتمرات عالمية وكتب عنها علماء منصفون أمثال درابر وجوستاف لوبون وتوماس كارليل وسجريد هونكة وموريس بوكاى .

ان لدينا مفاهيم أصيلة فى بناء المجتمع وتكوين الفرد صاغها الاسلام الذي أعطانا ناموس الحضارات وقانون قيام الأمم والمجتمعات وسقوطها ولقد كان القرآن هو منطلق نهضة العلم التجريبي وهو الذي أعطى المسلمين القدرة على بناء هذا المنهج الذي قامت عليه الحضارة الحديثة .

وما يزال هذا التراث الاسلامي المنثور يهدى الى الحق ، ويكشف لأمل الاسسلام عظمة دينهم ويهدى البشرية كلها الى الضياء الحق ، بعد أن نسدت الأيدلوجيات والمذاهب الغربية في أن نقدم للناس مطامح النغوس وهدى القلوب .

أن موروث المسلمين هو القرآن والسنة وعنهما صدر ذلك النتاج المعظيم من التراث الحافل الذى نحاول في هذه الصفحات أن نكشف عنه وأن نقتم منه لمحلت قليلة لا نقصد بها الا أن نرد الى قلوب شبابنا الايمان بعظمة هذا الدين وفضل هذه الأمة على العالمين وبطولتها وكرامتها التي حملت هذا الضياء أربعة عشر علها والتي هي مطالبة بأن تقدمه الى الناس جميعا ليستضيئوا به بعد أن أظلمت أمامهم الحياة نتيجة أزمة الحضارة والانسان الذي اعتمد على الفكر البشرى فاتحرف به الطريق .

وامانة الوروث الاسلامي تحتاج من المسلمين اليوم العمل على تطبيق الشريعة الاسلامية في مجتمعاتهم واقامة منهج التربية الاسلامية القسادر على تقديم الاسسلام منهجا قرآنيا خالصا اصيلا ، لا فلسفيا ولا منطقيا ولا جدليا ، وانما صبغة الله ومن احسن من الله صبغة .

ولا ريب أن اخطر ما تحاول اليوم حركات الفزو التفريبي والشعوبية هو أن تزيف هذه الأمانة بالاضافة الى الحذف واثارة الشبهات وعرضها على مناهج وافدة ليست منها ولا لها راغبة في أن تخطط هذا الموروث بالتراث فيصبح شيئا يمكن افساده وتدميره •

نحن نعرف تماما أن الحملات الموجهة الى الفصحى والى عامود الشعر والى التراث والى كسر النص والى العاميات والى الحروف اللاتينية كلها تحاول أن ترمى القرآن الكريم عن قوس ، وأن الشبهات المثارة حول سيرة الرسول والقرآن والوحى والنبوة والسنة المطهرة والتاريخ والشريعة انما تهدف الى هدم هذا التراث وتدمير القيم الأساسية للاسلام نفسه .

ومن اجل هذا كله نقدم هذه الصفحات المضيئة من تراث الاسلام لتكشف أمام النفس المسلمة آغاق الايمان بعظمة هذا الدين وببطولة رجاله والقائمين عليه وايمانهم واصرارهم على نصرته ، غان من شأن هذا أن يهلا قلوب شبابنا بالثقة بامتهم وعقيدتهم وأن يعلموا آنه لا بديل لها من فكر وأقد أو منهج غريب .

والله نسال أن ينفع بهذه الصفحات وأن يهدى الى سواء السبيل .

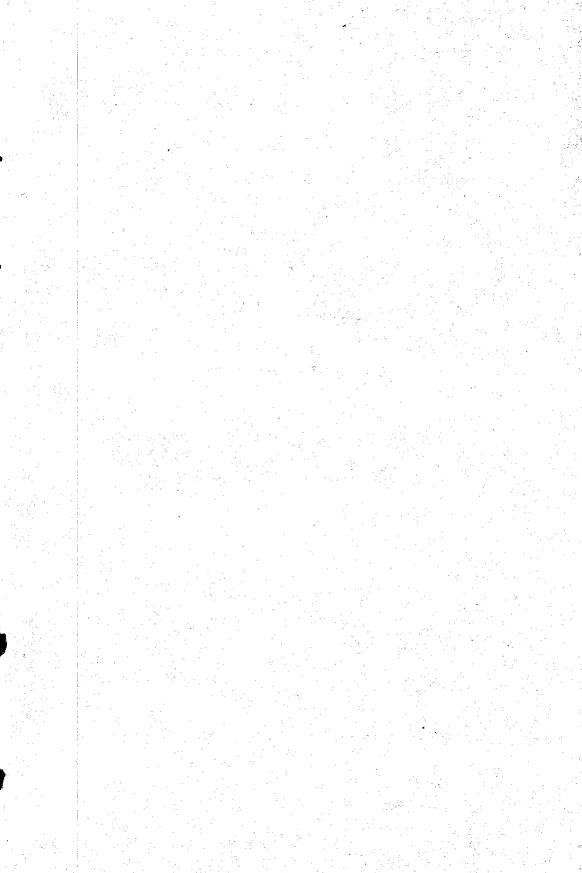
## 

| الصف      |                  |                                       | 는 마시아 (1985년)<br>- 마시아(1985년) (1985년)                      |
|-----------|------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|           |                  |                                       | <b>،</b> بن عرفان                                          |
|           |                  |                                       | مد تيمور<br>مد السيكندري                                   |
|           |                  |                                       | ـــال                                                      |
| (o c 77V  |                  |                                       | ن الرافعي<br>ريسي                                          |
|           | ( <del>'</del>   |                                       | رونی                                                       |
| <b>W</b>  | (ت)              |                                       | یری<br>تبو <u>ی</u> ة                                      |
|           | (ث)<br>(ج)       |                                       |                                                            |
| (A.),     |                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ال الدين الأففساني<br>مته                                  |
|           | (7)              |                                       | ـــوته<br>ناجب النصور ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|           |                  |                                       | الحسن النسدوي<br>سن الطويل                                 |
| <b>'V</b> | ( <del>j</del> ) |                                       | اليسل بن احمسد                                             |
|           | (c)<br>(c)       |                                       |                                                            |
|           | (س)              |                                       | مید رضا                                                    |
|           | ( ش )            |                                       | ساعر القروى                                                |

| 6 EA 6 TA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ( ص )                                   | ع الاتين الأيوبي    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|
| * ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ح اددین ادیوبی      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (F)                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ، بن زیاد           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (ع)                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | الحميد ( السلطان )  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *************************************** | الحويــد كشك        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | الرشيد ابراهيم      |
| 95-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ······································  | الرحمن الناصر       |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                         | العزيز الكنساني     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••••                                   | العزيز جاويش        |
| anting of the second of the se |                                         | العليم الصديقي      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | المحسن الكاظمي      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | ں ب <b>ن نرنا</b> س |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ``````````````````````````````````````  | ں بن عرب<br>ســة لو |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                                       | _                   |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                         | احمــد با کثیر      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (غ)                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | ، الدين الكاشي      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (ف)                                     |                     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         | ــة المفررون        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( 실 )                                   |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (4)                                     | ، الكيلاني          |
| , <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         | ، الطالاني          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (3)                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (p)                                     |                     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ······································  | ماجـــد             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                     |
| .,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | د توفيق أحمد        |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | e e e e e e e e e e e e e e e e e e e   | د حسین هیـکل        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | ب الدين الخطيب      |
| 777 6 779 6 770 6 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (ن)                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | النفيس النفيس       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *************************************** | الدين اربكان        |

## الباب الأوك القران الكرسيم

- ١ ــ قدم القرآن الكريم ٤ آلاف مسالة ٠
- ٢ ــ القرآن الكريم: مراجعة كتاب موريس بوكاى ه
  - ٣ ــ المؤامرة على القرآن الكريم •



## قدم القرآن الكريم ٤ آلاف مسألة

قال غارس الخورى : ان القرآن اشتمل على اربعة آلاف مسألة علمية واجتماعية وتشريعية ، ولم يستطع علماء القانون المنصغون الا الاعتراف بغضل الشريعة الاسلامية وبأنها متفقة مع العلم ومطابق ق لارقى النظم والحتائق العلمية .

والواقع أن هددا الأمر جدير باهتمام علماء المسلمين وباحثيهم وان عليهم أن يكشفوا هذه المسائل ويقدموها للناس في اسسلوب عصرى فأن شهادة غير المسلمين للاسلام والقرآن أمر جدير بالاهتمام ، وأذا تابعنسا شهادات علماء القانون والعلوم وجدنا أنه أن يمضى زمن كبير حتى يفرض نفسه على مجالات العلم وذلك بعد أن تحققت معجزاته في مجالين خطيرين .

#### مجال الكشوف العلمية ومجال القانون العالى ٠٠

بل أن عقيدة التوحيد نفسها لم تعدم من أهل الأديان الأخرى من كشف عن عظمتها وتحدث عن عطائها ومن هؤلاء توينبي وجب وكارادى .

#### وتحت يدى ما يقول كارادى:

أن القرآن عرض لاحد عشر مشكلة هما من أعوص المشكلات الفلسفية وأعظمها خطرا هي :

الالوهية \_ الوحدانية \_ القدرة المنزهة من الانسان \_ مخالفة واجب الوجود لكل ما عداه من الموجودات \_ علم الله بجزئيات الكون المجسردة واجزائه المتميزة \_ استحالة ادراكه بحاسة البصر \_ ازلية البارى \_ ثباته \_ بدء الخلق \_ مصير العالم في الحياة الاخرى .

وقد اشتمل القرآن دون غيره من اى كتاب سماوى أو دينى اخر سابق له منذ آلاف السنين على مشاهد القيامة وكيفية فساد الكون وانتهائه والبعث والحساب ، ووصف الجنة والنار فى تصور مخالف لاى تصور فى الذهن السابق على نزول الوحى المحمدى .

واليوم يطرح الطبيب النكتور موريس بوكاى بين ايدينا كتابه الرائسع ( الكتاب القدس والقرآن والعام )) •

وهو كتاب سيظل آلى وقت طويل موضع المبرة والتقدير غان هذا المالم الغربي الاصل المسيحى الديانه يكشف بعد دراسات طويلة تام بها لكل من التوراة والانجيل والقرآن ، بما لا يقبل جدلا ولا نقاشا . . ان القرآن هو الكتاب المنزل من السماء وان آياته الكونية لا تصادم آية نظرية علمية وان صدقه في هذه النظريات يؤكد أنه وحي من الله أنزله على خاتم الرسل سبيدنا محمد عليه السلام .

يقول: ان الوحى القرآنى الذى نزل عقب ستة قرون من المسيح قد احتفظ بالعديد من تعاليم من التوراة والانجيل الذين اكثر من ذكرهما . بل وفرض على كل مسلم الايمان بالكتب السابقة (سورة ؟ آية ١٣٦) كما أبرز المكانة المهمة التى شغلها تاريخ الوحى الى رسل الله كلوح وابراهيم وموسى وعيسى ، الذى كان فيهم ذا مقام مرموق ، وقد اظهر القرآن ولادته كخدش معجز كما كرم والدته مريم تكريما خالصا واطلق اسمها على السورة رقم (١٩١) .

ولا منر من الاعتراف بان هذه التعاليم الاسلامية مجهولة على العموم في بلادنا الغربية ، وقد يعجب البعض من هذا ، ولكن سرعان ما يزول ذلك اذا ذكرنا الطريقة التي لقن بها العديد من الاجبال قضايا الانسانية الدينية والجهالة التي تركوا نيها تجاه كل ما يخص الاسلام .

اليس هدف اطلاق التسميات « الدين المحمدى » و « المحمدين » حتى المامنا هذه هو غرس الاعتقاد الخاطىء في الأدهان بأنها تتعلق بعقائد منتشرة بعثل انسان ، وليس لك فيها « مفهوم المسيحيين» اى مكان وان كثيرا من منتفيا المعاصرين يعنون بمقومات الاسلام الفلسفية والاجتماعية ، والسياسية ، ثم لا يتساءلون كما هو واجب عن ماهية الوحى الاسلامى . والى جانب ذلك أى ازدراء لم يجابه به المسلمون في بعض الأوساط المسيحية ، لقد لمست ذلك عندما حاولت عقد حوار للمقابلة بين نصوص توراتية ونصوص قرآنية ، تتناول موضوعا واحدا ولاحظت الرفض المبدئي لمجرد اعتبار ما يتضمنه القرآن في المؤسوع المطروح كما لو كان الاستشسهاد بالقسران بمثابة انتماء الى الشيطان .

ويظهر أن ثمة تغيرا جذريا يتم في أيامنا على أعلى مستوى في ألعالم المسيحي والوثيقة التي صدرت من أمانة سر الفاتيكان ، ووزعت غيما بعد عن المجمع الفاتيكاني الثاني لغير المسيحيين ، وفيها توجيهات للحواريين المسيحيين والمسلمين .. وكانت ثالث طبعاتها بتاريخ ١٩٧٠ تشهد بعمق التغير في المواقف الرسمية . وبعد أن دعت هذه الوثيقة الى تنحية (الصورة) البالية الموروثة عن الماضي أو المسسوهة ببعض الأوهام والافتراءات التي كانت للمسيحيين عن الاسلام واصرت على الاعتراف باخطاء الماضي وانحرافاته التي اقترفها العرب ذوو النشاة المسيحية بحق المسلمين .. اتها تنتقد مفاهيم المسيحيين الخاطئة عن قدرة الاسلام وتمسكه بالتشريع .

٢ \_ ويقرر موريس بوكاى بأن الانجيل لا يعادل القرآن ولكنه يعادل

الأحاديث . أن الحديث مجموعة أقوال وروايات وأنعال محمد والأناجيل ليست الا كذلك بالنسبة الى عيسى .

ويقول : ولم تكن الاناجيل سوى شهادات بشرية عن وقائع ماضية (وليس كذلك السنة النبوية) . ويقول ان مؤلفى الاناجيل الأربعة المعترف بها لم يكونوا شهود عيان للأحداث التي يرونها (نقول ولكن الصحابة في الاسلام كانوا شهودا لكل ما أوردته السنة ) .

ويقول : وثمة غرق اساسى آخر بين المسيحية والاسلام فيما يتعلق بالكتب المقدسة ذلك هو غياب النص الموحى به والمحدد في الوقت نفسه عند المسيحية بينما يمتلك الاسلام القرآن الذي يحقق هذا التعريف .

ويقول: ان القرآن هو نص الوحى المنزل على محمد من سيد الملائكة جبريل ، وقد كتب في الحال ثم حفظه المؤمنون عن ظهر قلب ورددوه اثناء صلواتهم ، وقد رتب محمد آياته في سور تمثل الكتاب الذي بين ايدينا ، وخلافا لما جرى في الاسلام ، فان الوحى المسيحى انبنى على شهادات انسانية متعددة وغير مباشرة لأنفا لا نملك أية شهادة من شاهد عاين حياة المسيح خلافا لما يتصوره كثير من المسيحيين .

٣ — كذلك يشير بوكاى الى امر خطير آخر هو وجسود اختلامات بين نص التوراة والعلم بينما لا يوجد مثل هذا فى القرآن . « يقول : لقد لوحظ مع تطور المعرفة وجود اختلامات بين نص التوراة والعلم وقد نتج عن ذلك وضع خطير : هو تصادم العلماء وشيراح التوراة لأنه لا يمكن القبول فى الواقع ، بأن يكون الوحى الالهى متكلما عن شيء غسير صحيح ، أما القسرآن فيختلف عن ذلك ، فانه يذكر حقائق : للعلم فيها كلمته وذلك فى عدد ضخم اذا ما قورن بما ورد منها فى التوراة ، . ولا تجد واحدا من هذه كلها تصطدم مع وجهة النظر العلمية .

وأعلن بوكاى خطأ معطيات التوراة فيما يتعلق بظهور الانسان على وجه الارض (حيث تشير التوراة الى ان الانسان ظهر على الارض منسذ ٥٧٣٦ سنة التقويم العبرى ١٩٧٥) .. ويقول بوكاى : انه وجسد من دراسة الترآن الكريم عدة اسس حاسمة :

أولا : ليس بين نص القرآن الكريم ومعطيات العلم الحديث اى تعارض بل توافق « استبان لى انه ليس في القرآن ( تأكيد ) يمكن أن ينتقد من الوجهة العلمية في العصر الحديث » بينما يجد في سفر التكوين تأكيدات مناقضة لمعطيات العلم المعترف بها في هذا العصر .

ثانيا: ان الاسلام ينظر الى العلم والدين كتوامين ، وان تهذيب العلم كان جزءا من التوجيهات الدينية منذ البداية وان تطبيق هذه القاعدة ادى الى التقدم العلمي العجيب في عصر الحضارة الاسسسلامية العظمي التي استفاد منها الغرب تبل نهضته .

## القرآن الكريم

## مراجعة كتاب موريس بوكاي

ظهرت ملخصات كثيرة لكتاب « بوكاى » والترجمة الكاملة للكتاب يجرى طبعها الآن في بيروت وقد عرضنا موقف بوكاى من الكتاب المسدس في الحلقة الماضية وفي هذه الحلقة نقدم خلاصة ما وصل اليه بالنسبة لموقف القرآن من العلم :

أولا - القرآن لا يتصادم مع أى حقيقة كونية وأن الاسلام قد أنساً العالم أجمع بنظريات لم تكن معرومة وقت نزوله . وأن الاسسلام لا يقر الجبرية وقد أعلن قاعدة (لا أكراه في الدين) .

ثانيا ... في الوقت الذي كانت أوربا فيه غارقة في القيود والجمود قدم الاسلام المنهج العامى التجريبي وانجز المسلمون عددا هاثلا من الابحاث والمكتشفات . وسافر الاوروبيون الى قرطبة لاتمام رسالتهم على يسدد المسلمين .

وكان للمسلمين مضلهم العلمى على الجبر ، علم الملك ، علم الطب علم النبات ، علم الجيولوجيا .

#### القسران كنساب مبين:

ثالثا \_ القرآن كتاب مبين وكله اشارات لكل العلوم ، وهذه الاشارات هي من اعجاز القرآن لأنها جاءت بحقائق لم تكتشف في عالم الواقع الا بعد اربعة عشر قرنا .

رابعا ... ان صحة القرآن لا تقبيل الجدل ولا تشرك في نص القرآن في هذه الصحة كل الكتب السماوية التي انزلت قبل ذلك .

وقد عرض بوكاى للآيات الترآنية الخاصة بخلق السموات والأرض:

ا سـ خلق السموات والارض في سنة إيام .

- ٢ ــ تعدد السبوات (سبع سبوات )
  - ٣ \_ رفع السموات بغير عبد .
- ع \_ تسخير الله الشمس والقبر دائين .

#### معطيات القرآن الكريم:

وصف القرآن الشمس بأنها ضياء والقمر بأنه نور .

يقول بوكاى : في دراستى للقرآن عجبت عندما وجدت مثل هذا العدد الكبير من المعطيات المطابقة تماما للعلم الحسديث . واهمها ذلك النص الكبير من المعطيات المطابقة تماما بالأرض وعلم النبات والتناسل البشرى . الدقيق للخلق وعلم الفلك وما يتصل بالأرض وعلم النبات والتناسل البشرى .

وقال أنه يوجد في التوراة عدة أخطاء علمية بينما لا نجد في القرآن خطأ واحدا المؤلفك غانني أتساعل كيف يمكن أن يوصف القرآن بانه بشرى بينها استطاع أن يصل ألى هذا القدر من المعجزات العلمية التي وصالنا اليها بعد أربعة عشر قرنا .

كذلك نقد كانت أخطاء سائدة وقت نزول القرآن نجاء القرآن وصححها وقدم الحقيقة في اسلوب لا يجد صعوبة على طاقة العقول الموجودة اذ ذاك ثم هو يبكن تنسيره بعد تقدم العلم دون معارضة ، أن هناك اشياء في القرآن لم يستطع أحد أن ينسرها وقت نزوله ، وفي كتب التنسير وقف القرآن لم يستطع أحد أن ينسرها وقت نزوله ، ومن ذلك أن كلمة الكواكب العلماء عند هذه الآيات وقالوا : الله أعلم ، ومن ذلك أن كلمة الكواكب بمغناها الحديث لم تكن معروفة وقت نزول القرآن ولا بعده بفترة طويلة ،

#### اليوم في

#### القرآن والتوراة:

وفرق بوكاى بين كلمة يوم فى القرآن وياوم فى التوراة ، كلمة يوم فى التوراة معناها المسافة الزمنية بين شروق الشمس وعودة شروقها ، بينها فى القرآن نجد كلمة يوم تعنى (مرحلة ) وقد اعتبد فى ذلك على آية سورة السجدة :

( الله الذي خلق السموات والارض وما بينهما في ستة أيام ) الآية .

ويرى بوكاى أن عمليات الخلق للعالم تبت في سبت مراحل تتضاعل أمامها الايام كما نفهمها .

ر ويتولى بوكاى أن أول وصف أذيع في العالم لكيفية التنقل في الفضاء جاء في القرآن أذ يقول : « وكل في قلك يسبحون » ومعنى هذا أن كل ما يتحرك في الفضاء الخارجي لا يتحرك بطريق المشى ولا بأي طريقة أخرى ما يتحرك في الفضاء الخارجي لا يتحرك بطريق المشى ولا بأي طريقة أخرى

الا بما يشبه السباحة وقد استحدم العلماء اليوم الكلمة التي ذكرها القرآن منذ أربعة عشر قرنا (عبارة يسبح في الغضاء) .

#### معجزة القسرآن الكريم

واشار الى معجزة القرآن في انه وصف الشمس بانها ضياء والقهر

وقال أن هذا الوصف لم يرد في التوراة التي وصفت الشعس والقهر بانهما منيران ولم تهيز مهمتهها ولكن القرآن أكد أن الشهس والقهر ليسا منيرين بطبيعة واحدة وقد تبين أن القهر يعكس خسسوء الشمس الذي يستقبله وهذا لم يكن معروفا وقت نزول القرآن بل الذي كان سائدا أن الشهس والقبر منيران والقرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يوجد فيه شيء كان سائدا في عصر نزوله ثم أصبح وهما بل على العكس.

وهكذا يتجدد الفكر الغربى ويخضع للحقائق القرآنية يوما بعد يوم وذلك مصداق توله تعسالى : (سنريهم آياتنسا في الآماق وفي انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ) .

#### لاذا الحسلة على الصحابة ؟

حاول الدكتور طه حسين في كتابه ( الفتنة الكبرى ) الغض من قدر الصحابة والتقليل من شأنهم والجراة بفتح الطريق أمام شخصياتهم الكريمة المالية على نحو يضعهم في صفوف الساسة ورجال الأحزاب المتصارعين على الحكم والسلطان في محاولة تعميق ما بينهم من خلافات على نحو يقلل من اقدارهم في نظر القارىء ، وكان ذلك أول من فتح هسدا الباب أمام الكتاب الذين جاءوا من بعده وأوغلوا فيه من أمثال عبد الرحمن الشرقاوى وأحسد عباس صالح وغيرهم من الماركسيين . وفي نفس الوقت لم يكن طه حسين نفسه مؤرخا أو حائزا على صفة المؤرخين وقد جرى طه حسين مجرى الاسرائيليات في محاولته الخطسيرة عن انكار ابن سبأ والتشكيك مجرى الاسرائيليات في محاولته الخطسيرة عن انكار ابن سبأ والتشكيك في وجودة وجاءت من بعد ذلك كتابات تنال من الصحابة نيلا شديدا ولقد كان يسيرا على طه حسين وعلى هؤلاء الماركسيين أن يجدوا خيوطا رقيقة يضخونها وروايات هزيلة يكبرونها ولا سيما أن بعض الذين كتبوا التأريخ تبلا كانت لهم أهواء ومذاهب خاصة أوقفتهم من الشخصيات الاسسلامية تبلا كانت لهم أهواء ومذاهب خاصة أوقفتهم من الشخصيات الاسسلامية موقفا معينا بالتأبيد أو الخصومة .

ثم جاءت موجة الكتاب المعاصرين ولها أهواء نعله حسين يريد أن يبرىء عبد الله بن سبأ من مؤامرته الخطيرة لحساب اليهودية العالمية والكتاب الماركسيون يريدون أن يخدموا مذهب التفسير المادى للتساريخ واذا كان بعض الذين عرضوا للتاريخ الاسلامى تبلا كانوا شعوبيين يخفون المجوسية غان المحدثين شيوعيون يخفون اليهودية!

ويبتي هؤلاء الصحابة الكرام بعد ذلك النموذج الاعلى من البطولة الاسلامية ، مرتفعين عن اهواء المراع والتقاتل ، ولن تجدى هذه المحاولات نفعا في الاقلال من اقدارهم أو مكانتهم ذلك أن أحداث الماثة سنة الاولى من عصر الاسلام التي كانت بحق من معجزات التاريخ . أنها كانت عملا لم يعمله احد في أمة اليونان أو الرومان وانهم كانوا طرازا خاصًا من الناس ، أولئك الذين مناغهم محمد صلى الله عليه وسالم على عين القرآن وأنهم حسين يرددون هذه الخلافات التي عفا عليها الزمن لايستطيعون أن يمسوا ذرة ولجدة من شأن هؤلاء الصحابة الذين كانوا أسمى اخلاقا وأصدق اخلاصا لله وترمما عن أن يختلفوا المدنيا ، وأن كأن في عمرهم من الأيدي الخبيثة التي عملت على ايجاد الخبلاف وتوسيعه ومن حقنا أن ندرا عن سيرة المسملية كل ما المق بها من احقساد وظلم وعدوان لتكون صورتهم هي الميورة النقية الصلاقة فتحسن القدوة بهم ولا ريب أن محاولة التشكيك في هؤلاء الرعيل الكريم هي محاولة التشكيك في الاسلام نفسه . ولقد اعتبر التشريع الاسلامي أن الطعن فيهم هو طعن في الدين الذي هم رداؤه ، وتشاويه سيرتهم تشويه للمانة التي حملوها وتشكيك في جميع الاسس التي تنام بها كيان التشريع في هذه الفترة . ولا ريب أن اتجاه طه حسين الى الدفاع عن اليهود بانكار ابراهيم واسماعيل أولا وانكار عبد الله بن سبأ اخيرا كان بتوجيه من لويس ماسينيون الذي كشفت السيدة سوزان في مذكراتها الدور النسخم الذي قام به في توجيه طه حسين ،

ومن أجل هذا نتوجه إلى العلامة الدكتور أبراهيم شعوط الذي كشف منذ وقت غرية من تلك المفتريات التي أذاعها طه حسين ، لملين أن يتابع كتلب ( الشيخان ) فيكشف لنا ما فيه من زيوف وهو أهل العلم والفضل حتى يبين أن كتب طه حسين عن الاسلام ( الفتنة الكبرى ) وهامش السيرة وغيرهما أنما هي خداع في أسمه البراق مازال الكثير من العاملين في حتل الاسلام مخدوعين به وخاصة يعض رجال الأزهر الشريف .

#### من امجاد تاریخنا

قدم رسول ملك الهند على أمير المؤمنين بهدية وهى أربعة أسياف هندية قواطع ، فآنسه الخليفة ورجب به وتقبل هديته بقبول حسن ثم دعا بأحد أسيافه ووضع هذه الأسياف الهندية مجتمعة ثم ضربها بسيفه فقطعها كما يقطع الكاتب القلم . . فعجب الهندي من هذه الصناعة العجيبة التي تجلت في هذا السيف المسلم . ودهش وعهده وعهد الناس أن سيوف الهند هي سيوف أنهند وكفي ، ثم سأله الخليفة أن يطلب اليه ما يشاء كفاء هديته فقال الرسول : لا شيء الا هذا السيف فأبي الخليفة كل الاباء ، وقال : يا هذا الليول كل شيء الا السلاح فقد نهانا نبينا صلى الله عليه وسلم أن نقدم سلاحنا لغير المسلمين على أي سبيل كان .

#### قال ربعي بن عامر:

انها جئنا لنخرج الناس من عبادة العباد الى عبادة الله ، ومن جور الأديان الى عدل الاسلام . . ومن ضيق الدنيا الى سعتها . .

## المؤامرة على القرآن الكريم

يقول ونستون تشرشل في كتابه ((حرب النهر)): لقد عرفنا مدى اهتمام المسلمين بكتابهم ((القرآن)) على نحو من الضعف صرفهم عنه ، لذلك عملنا على تغيير ذلك باحتضان أمثال غيلم الدين القادياني ودعوته الى الغياء الجهاد . .

وهكذا تتكشف أمام المسلمين خلفيات التحديات التى تواجه كتابهم الكريم في عديد من المحارلات المستمرة والمتصلة اعتقادا من الاستعمار والنفوذ الغربي أن القرآن الكريم سيحول بين المسلمين وبين الهزيمة ، مهما بلغت قسوة الغزوة التى ساقها الطامعون في السيطرة على عالم الاسلام . .

فاذا ذهبنا نبحث وراء الحملة على اللغة العربية الفصحى والدعوة الى العاميات وجدنا أن الهدف من ذلك هو حجب القرآن عن أسلوب البيان والكتابة ، واذا بحثنا عن القوائين الوضعية وجدنا أنها تهدف الى الحلول محل الشريعة الاسلامية ، واذا راينا محاولات فرض مناهج في التربيسة والتعليم علمنا أن الهدف هو القضاء على برامج التربية والقرآن ، ومن هنا أيضا كانت الدعوة العريضة التي ساقها طه حسين وعلى عبد الرازق ودعاة التغريب من حجب الاسلام والقول بأنه ايمان قلبي وأنه لا يدخل في نطاق التنظيمات الاجتماعية والسياسية وذلك في محاولة تدمير روح القرآن الجامع بين الدين والدنيا .

ودعوة القاديائية التى حاولت أن تحجب أقوى غرائض الاسلام وهى الجهاد ومنها الدعوة إلى العقلانية التى ترمى إلى تمزيق منهج القرآن في المعرفة الجامع بين العقل والقلب ولقد كان من أشد اثار القرآن على الفكر البشرى انه جاء جامعا للقيم . . ( التشريع والآقتصاد والاجتماع والدين ) الى جانب العقيدة والاخلاق ، بل انه جاء مرتبطا باللغة وقد اعطى العربية النصحى الخلود ، ومنها كانت الدعوة الى تحطيم قداسة اللغة العربية التى اعتقد المسلمون بحق انها جزء من حقيقة الاسلام لانها كانت ترجمانا لوحى الله ولفة الكتابه ومعجزة لرسوله ولسانا لدعوته ولا يوجد دين حملته لغته التى أنزل بها أو كتب فيها الى أقصى المشرق وأقصى المغرب ثم بقيت لمحافظة على قوتها وجدتها ووحدتها وطبيعتها الا دين الاسلام ، أما سائر محافظة على قوتها وجدتها ووحدتها وطبيعتها الا دين الاسلام ، أما سائر الأديان فلا تقرأ كتبها الأصلية الا في لغة البلد الذي ظهرت فيه كذلك فقد جرت دعوات الى تغليب أساوب المنطق والفلسفة والكلام على اسسلوب

القرآن مظهر من أسموا انفسهم المعتزلة الجدد ولكن منهجهم الذى صفقت له حركة التفريب فأشل غير محقق للهدف الحقيقى ذلك أن اسلوب القرآن كان ولا يزال اتدر في الدعوة الى الله من اسلوب المناطقة والمتكلمين وحججم تلك المقدمات والتقسيمات والحجج المعقدة التى تحدث اضطرابا في القلوب الهادية عوضا عن أن تقنعها أما البراهين المأخوذة من القرآن فأنها تقنع عقولهم وتسكن أرواحهم وتربى فيهم أيمانا راسخا ذلك لان أسلوب القرآن هو أقرب الأساليب الى الفطرة ومن قديم أشار الأمام الغزالي الى أن أدلة القرآن مثل الغذاء ينتفع به كل أنسان ، وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به أحد الناس ويستضر به الاكثرون ، بل أن أدلة القرآن كالماء الذي ينتفع به الصبى الرضيع والرجل القوى وسائر الأدلة كالأطعمة التى ينتفع بها العرة ويمرضون بها أخرى ولا ينتفع بها أصلا ،

بل ان الدعوة المسمومة التي تدعو الى تيسير النحو أنما ترمى الى حجب القرآن ومنع فهمه هو والأحاديث النبوية وكلام الاقدمين فالمشروع دسيسة أجنبية لنسع المسلمين من تفهم قرآنهم والعسرب من تفهم آدابهم التقليدية .

ولقد جرت ابحاث كثيرة تحاول الادعاء بان القرآن من تأليف النبى محمد صلى الله عليه وسلم وقد ووجهت هذه الشبهات بردود حاسمة تكشف عن آيات واضحة من القرآن تتضمن عتاب الحق تبارك وتعالى لنبيه وآيات فيها امر وحسم وما كان لمؤلف القرآن ان يعاتب نفسه .

ولكنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور م

كذلك نقد حاولت الأبحاث والدراسات التاريخية ، كالقوميات والعناصر والأمم التى كتبها الغربيون أن تعتمد على نصوص معرضة للشك والزيف : العهد القديم تبين أنها من كتابة الأحبار فى أبان النفى البابلى ، وتجرى المحاولة لاعتبارها أساسا لدراسات التاريخ القديم مع أن القرآن الكريم أصدق منها . لقد أثبتت الكشوف الأثرية مطابقة كاملة مع ما أورده القرآن وتختلف مع العهد القديم ولكن الفكر الغربى يحاول بقدر الامكان حجب القرآن وهو النص الربانى الوحيد الباقى على الارض والموثق والذى لايصل اليه التغير أو التزييف .

ولقد جاءت تحقيقات اكثر المستشرقين يهودا ومسيحيين تؤكد اسباب الشك وأن أصول الأسفار القديمة قد أدخلت عليها زيادات من تفاسير المفسرين وتأويلاتهم واعتبرت هذه الزيادات جزءا من الأسسفار . أما القرآن الكريم كمصدر اساسى التاريخ فلا يرقى اليه شك فقد تعهد الحق تبارك وتعالى بحفظه وهذه احدى معجزاته حيث لم يطرأ عليه زيادة أو نقص خلال التاريخ كما اثبتت الدراسات المحايدة سلامة النص القرآنى من التعديل والتبديل فقد انفرد القرآن الكريم بذكر بعض أخبار الأمم البائدة مثل عاد وثمود التى كانت الى وقت قريب موضع شك عند غير المسلمين من المؤرخين حتى اصبحت ذات قيمة تاريخية بعد أن اثبتت الاكتشافات الاثرية أثارهم في شمال الحجاز واليمن .

ولقد جاءت الكشوف الأثرية في الأردن : كهف قمران وكهف الرقيم مطابقة تماما لما جاء في القرآن الكريم ، ولكن الخصومة والحقد ماز الا يجولان بين الباحثين الغربيين وبين الاعتراف بالقرآن مصدرا واحدا صحيحا للتاريخ القديم كذلك فقد جرت محاولات الكنيسة والمفكرين الغربيين الى تحريف ترجمات القرآن التي نشروها في الغرب حتى يحولوا بين المتطلعين الى معرمة الحقيقة وبين الأهتداء الى الاسلام دين الفطرة . . فَصَلا عن قولهم أن القرآن من كلام محمد نهم يقولون أنه مقتبس من التوراة والانجيال وكل الأبحاث الجادة تكذبهم وتكشف عن ذاتية القرآن الخاصة وانه من عند الله فقد جاء خاتما للكتب السماوية ومهيمنا عليها . ولقد قدم القرآن حقائق هامة في هذا العصر حجبها الكتاب المقدس أبرزها أن أبراهيم واسماعيل هما اللذان رفعا قواعد البيت وأن براهيم ماكان يهوديا ولا نصرانيا وأن عيسى عليه السلام لم يصلب كما أنه يدحض نظرية السامية في اللغة والعنصر . . ويرى أنها محاولة لحجب الحنيفية الابراهيمية واعلائهما الى جد سابق لم يرد اسمه صراحة في القرآن وذلك حقداً من مؤرخي اليهود الذين ينكرون تراسط دين لبراهيم بدين محمد وينكرون أن وعد ابراهيم هو للصالحين من ذريته سواء اكانوا يهودا أم نصارى أم مسلمين وينكرون أن هددا الوعد لابنى ابراهيم اسحق واسماعيل على السواء .

وأصح ما يقال فى هذا المجال هو ما قاله فريد وجدى ان الزمان عجز عن ابطال شيء من القرآن الكريم أو نقص آية أو أبطال حكم أو تكذيب خبر فضلا عن أن التحدى الربائي بالنسبة لاعجاز القرآن مازال قائما منذ أربعة عشر قرنا .

وما تزال الحملة على القرآن ممتدة على العصور يحمل لواءها الملحدون والفلاسفة والشعوبيون الذين تحركهم قوى الاستعمار والصهيونية والشيوعية بعدف الحيلولة دون تطبيق المسلمين لقرآنهم والايمان بانه هو المصدر الوحيد لمنهج الحياة الصحيح . وقد تبين أن محاولات الاستشراق الممتدة كلها ترمى الى هدم مقررات الاسلام والتأثير على علاقة القرآن باللغة العربية .

وتحاول المترجمات الغربية أن تؤثر في منهج الفكر الاسلامي وتحويله عن مصادره القرآنية وقد حدث هذا من قبل أبان الترجمة في القسرن الثالث الهجرى ، ولقد تنبه الابرار من أعلام الاسلام الى هذه المؤامرة وكشسفوا زيفها وحطموا المخططات التي كانت وراءها . ونحن اليوم أشد حاجة الى مثل ذلك . . وعلينا أمانة للفكر الاسلامي الحديث أن تكون باللغة العربية الفصحي أساسا وأن تعتمد منطق القسرآن متصلا لترجمسة المصطلحات الحديثة الى العربية حتى نقيم اطارا اسلاميا عربيا للتكنولوجيا الاسلامية .

#### يقول السيد ابو الحسن الندوى:

لابقاء لدين ولا بقاء لشريعة ولا بقاء للغة الا ببقاء الامة التي نزل في لغتها هذا الكتاب الخالد وشرع في لغتها هذا الدين العالمي .

لقد اندثرت امم فاندثرت أديان وقد يسبق اندثار الامة اندثار الدين ،

وقد تندثر امة وقد تطوى من سجل التاريخ ومن سجل العالم فيأتى دور الدين الذى كانت تدين به . وقد يندثر دين لانه قد ادى رسالته وفق صلاحيته ثم تندثر هذه الأمة التى كانت تدين به . . اما القرآن فانه مضمون البقاء مضمون الخلود ، مكفول القراءة ، مكفول التلاوة ، مكفول الفهم كما قال الله تبارك وتعالى ( ان علينا جمعه وقرآنه ) .

وقد تحقق أن هذه الامة العربية كانت ولاتزال بأذن الله مكفولة البقاء مكفولة البقاء مكفولة البقاء مكفولة الحياة فانه لاغائدة من بقاء هذا الكتاب أذا ضاعت اللغة وأذا ضاع اهلها غمن يفهمه ومن يفسره ومن يفهم مبادئه ومضمونه ومكنوناته . أن هذه الأمة تبقى مهما توالت النكبات وتتابعت الأزمات لانها صاحبة الرسالة الاسلامية وصاحبة النبوة الاخيرة وصاحبة الكتاب الاخير .

#### \* \* \*

#### من المجاد تاريخنا

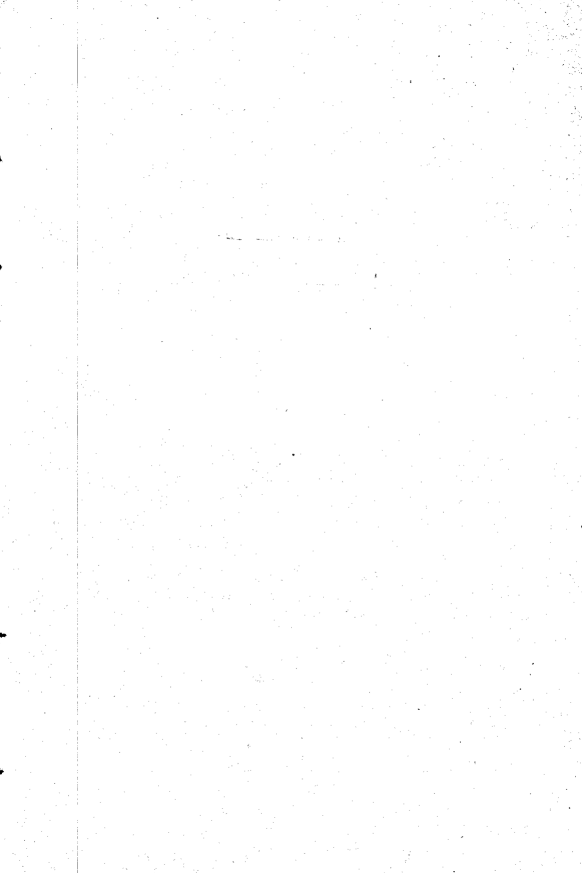
بينها المسلمون يقتحمون نهاوند في فتح الفتوح ، كان عمر في المدينة يتسقط الأنباء ، لا يذوق النوم الا قليسلا ، يقضى سائر ليله يستنصر الله لجنده ، فلما كانت الليلة التي قدر للقائهم جعل يخرج ويلتمس الخبر وقد التي في روعه أن الله نصر جنده وانجز وعده ، وكان حذيفة قد بعث طريف بن سهم ليسرع بالخبر الي المدينة فلما بلغها وسأله عمر ذكر له ما أنعم الله به على المسلمين وهرعوا الي المسجد فصلوا ثم خرج عمر في جماعة من أصحابه وكلهم الشوق أن يعرفوا مزيدا من الخير وأمعنوا في الطريق الذي يؤدي الى فارس فبصروا عن بعد براكب فسأله عمر عما وراءه قال : البشرى والفتح ، قال عمر ماذا فعل النعمان قال : زلت فرسه في دماء القوم فصرع فاستشهد ، قال عمر : أنا لله ولم يتمالك أن بكي حتى نشج فلما سكنت سورة الحزن سأل عمن قتل من المسلمين فذكر له أعيان الناس وأشرافهم ثم قال : وآخرون من أفناء الناس لا يعرفهم أمير المؤمنين ، قال عمر : ما ضرهم ألا يعرفهم عمر ، لكن الله يعرفهم أمير المؤمنين ،

#### قالوا ...

قال هاملتون جب: المسلمون اول من الف في مقارنات الأديان والنحل لانهم كانوا واسعى الصدر تجاه العقائد الأخرى وحاولوا أن يفهموها ثم أنهم اعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ويحظى أبن حزم في هذا المجال بالنصيب الأوفر •

# الساب السشاني المستراث الإسلامي

- ا ــ أصالة التراث الإسلامي .
  - ٢ ـ تراث الاسلام ٠
- ٣ ــ ٥ آلاف مخطوطة عن الفلك الاسلامي ٠
  - ٤ ــ رحلة الأرقام العربية الى أوربا •
  - البد للعرب من نظام تصنیف اصیل .
    - ٦ هذه الحملة السعورة ٠
    - ٧ زوايا خاصة في التراث العربي .
      - ٨ احياء الأساطير الجاهلية .
- ٩ ــ الاسلام هو الذي جعل السلمين عظماء ٠
  - ١٠ ــ سرقة التراث .



## أصالة التراث الإسلامي

تستطرد في السنوات الأخيرة دعوات حول التراث الاسلامي تحاول ان تزيف جوانبه الايجابية وتعلى من نشأن جوانبه السلبية وتدعو الى الانتقائية وتحاول أن تفسره تفسيرا ماديا أو اقتصاديا أو روحيا ، وهي في هذا كله تخضع التراث الاسلامي لمناهج غير مناهجه وتتحكم فيه تحكما يخرجه عن حقيقته وجوهره .

ا سوالواقع أن التراث الاسلامي لا يدرس ولا يحلل الا في اطار الاسلام نفسه ويتتفى التفرقة نيه بين الاصل السماوي الذي جاء به الوحي وما يتصل به من السسيرة والسنة التي صدرت عن الرسول صلى الله عليه وسلم باعتباره المبلغ المعصوم ، وبين اجتهادات العلماء والفتهاء والمفسرين في جوانب التراث المختلفة التي يمكن أن توصف بأنها استجابات للعصسور والبيئات المختلفة .

٢ — كذلك مهناك ذلك الحوار الذي جرى بعد ترجمة الفلسفة اليونائية بين مفهوم السنة الجامع وبين الاتجاهات الكلامية والاعتزالية والفلسسفية والمسوفية التي جرت في سبل مختلفة وخضعت في مراحل منها للفكر الهليئي ثم استصفاها المفهوم الجامع وتحرر من تبعية الفلسفات الوافدة .

٣ - وفى مرحلتين من مراحل تاريخ الفكر الاسلامى استعلى شأن الاعتزال ثمة ثم استعلى شأن التصوف الفلسفى ، ولم يكن هذا الاستعلاء بالحق ، بل كان انحرافا عن مفهوم الاسلام الجامع المتكامل بين عقلانية الاعتزال ووجدانية التصوف الفلسفى ، و لقد صفى الفكر الاسلامى هذه المرحلة بكتابات الامام الغزالى وابن تيمية وابن القيم من بعسد حتى انه لا يمكن استعراضها الا في ظل هذا الحوار الجامع وبحيث لا يمكن القول بأن أحد هذه الفروع الثلاثة يمكن أن يمثل وحده مقهوم الاسلام .

٤ — كذلك فان تراث الاجيال المتأخرة وخاصة ما يتصل منه بالحواشي والمتون على الكتب القديمة فانه ينظر اليه في ضلوء تحديات عصره ، وكل ما يتصل بالتجميعات التى قام بها المفكرون المسلمون بعد حملة التتار على بغداد وبعد الحروب الصليبية .

ذلك أنه من خلال هذه المراحل والمواتف يجيء طلاب الشبهات فيثيرون

مسألة او تضية او يحاولون ان يصوروا الاسلام من خلال بعض هذه الآثار ولكن النظرة الصحيحة للتراث يجب ان تكون سليمة الاتجاه بأن التراث الاسلامي الصائب هو ماكان متصلا بالنابع الاسلامية وقريبا من عهسد الرسول وكان محررا من تلك المحاورات التي كان للفكر اليوناني اثره ميها ،

واننا لنجد اليوم من يدعو الى (تجديد الفكر العربى) باعلاء دور الفلسفة ( الفارابي وابن سينا ) او اعلاء الفكر الباطني ( ابن الراوندى ورسائل الخوان الصفا ) وهى من مفاهيم الحلول والاتحاد ووحدة الوجود وغيرها وكل هذا الفكر في صوره المختلفة لا يمثل التراث الاسلامي الاصيل ، وانما هو من الفكر الدخيل الوافد الذي نقلته الترجمات الفارسية والوثنيسة والباطنية .

وقد قاوم الفكر الاسلامي في عديد من رجاله الأعلام هذه الشسبهات والسموم وكشف عن زيفها وانحرافها عن مفهوم التوحيد الخالص .

هذه الجوانب البناءة هي التي تمثل اصالة التراث الاسسلامي وهي وحدها التي يجب تجديدها واحياؤها لتكون قوة متجددة للفسكر الاسلامي الحديث ، أما تلك الجوانب السلبية المنحرفة التي شجبها مفكرو الاسلام من قبل غانها ليست جديرة بالاحياء والانبعاث ، أما هؤلاء الذين يحاولون احياءها فهم دعاة التغريب والفزو الثقافي متابعين فيها هدف الاستشراق الغربي الذي يثير شبهة ترمى الى القول بان هناك اثرا للفكر الهليني في الفكر الاسلامي يمكن أن يكون سبيلا الى القول بأن للفكر الغربي المعاصر أثرا في الفكر الاسلامي الحديث .

ولقد أثار الكثيرون فكرة « التقوقع حول التراث » وينتقدون المسلمين في هذا الامر ، بينما يكثيف هذا عن اصالة جديرة بالإعجاب ذلك أن المسلمين قد اعتصموا حول تراثهم حين وقعوا في اسر الهزيمة والاحتلال فقد رفضوا أن ينماعوا في الأتون الغسربي الذي حاول احتواءهم ، وحرصوا على الاعتصام بقيمهم وتراثهم باعتبارها المصدر الوحيد لقوتهم وانتصارهم ، ولا ريب أن أية أمة لها قدر من الاصالة يجب أن تعتصم بتراثها وتحافظ عليه أبان الفزو العسكري والسياسي ، وأن تجعله جدارا يحميها من الغزو الثقافي .

وما يزال المسلمون والعرب يستلهمون تراثهم وينظرون اليه نظرة اصيلة ليست منحرفة نحو التقديس أو الاحتقار ولكنها نظرة واقعية عاقلة . ترى انه مرآة لما مر بالمسلمين والعرب . فالجوانب الايجابية منه تضيء الحاصر والجوانب السلبية منه تعطى العبرة لمثيلاتها ولذلك فان الدعوة الى انفعال العصر الحديث في محال الفكر أو التراث أو الأدب هي زيف الاستشراق واثم التغريب ، فهي محاولة قطع الصلة بين الحلقات المتتابعة للأمة الواحدة . ولا ريب أن المسلمين والعرب كانوا دائما يلتمسون اصالتهم ومنابعهم كلما كرئتهم الكوارث أو ادلهمت في وجههم الخطوب .

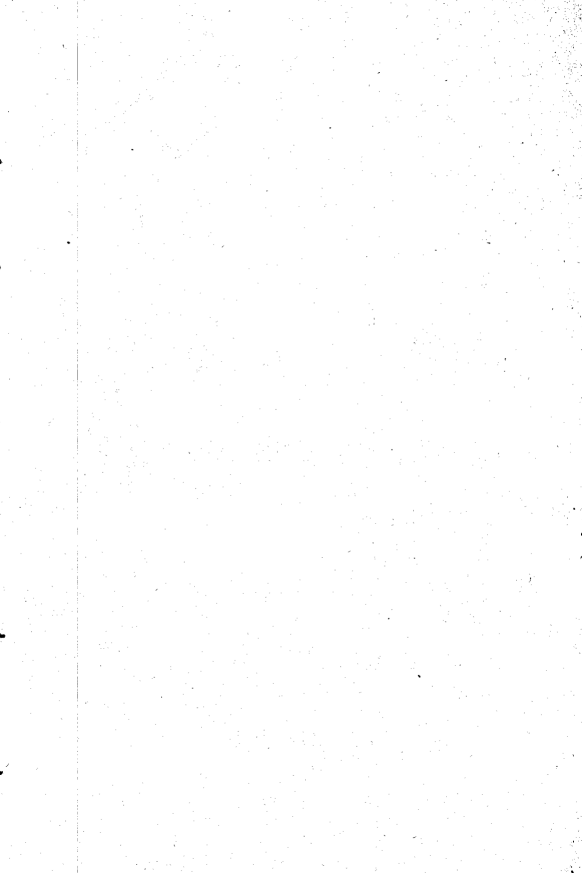
لقد جاء الاسلام بالضوء الكاشف والحق المين عندما كشف امر الفكر الوثنى القديم: هذا الفكر الذى جرت محاولات تجديده بعد عصر الترجمة وكان علماء الاسلام قادرين على دحض هذه المحاولات ، ويجيء اليوم من يعاود تجديد هده الشبهات واثارتها واعلاءها ووصفها بأنها الجوانب العقلانية أو الايجابية لانها مما انصل بالفكر اليوناني والهليني والوثني بينما حجب الجدوانب الأصيلة التي يتمشل فيها مفهوم الاسلام الجامع ولم يكترث لها . لقد كان المسلمون والعرب يؤثرون اسلوب التفتح على فكر الامم دون أن يعطوه القدرة على احتوائهم أو السيطرة عليهم ويضعون ضوابط لهذا التفتح ويضعون ضوابط لهذا التفتح تحفظ لهم ذاتيتهم وشخصيتهم وطابعهم الرباني

ولا ريب ان التعلق بالتراث ليس هروبا من العصر ، لان هذا التراث اتما يعطى « روح » الاصالة التي لا تحول مطلقا دون التفتيح والتقسدم والعصرية ، وانما تحول دون الاحتواء والانمحاء والسقوط في هوة التبعية وما يزال التراث الاسلامي لم يكتشف بعد ، وما تزال فيه قيم نابضة بالحياة ، ولا ريب أن ما كشفه المسكرون العربيون في ميدان الشريعة الاسلامية من نظريات وقوانين وحلول للقضايا جدير بأن يؤكد هذا المعنى ويزيف دعوى خصوم العرب والاسلام ، الذين يخشون انبعاث المسلمين والعرب من تراثهم وقيمهم التي ما زالت مدفونة في الكتب الصفراء لأن احدا لم يستخرجها بعد ولم يستعملها في حل معضلات العصر .

ولا ريب ان تراثنا في مجال الفقة والشريعة الاسلامية ، لايزال يمثل كنزا مخبوءا لم يتم استكشافه تماما ، وهذا هو ما يغضى عنه خصوم التراث بينما يجد فيه رجال القانون في الغرب منجما ثرا لعشرات الاقضية والدلول والاجابات الجديدة كل الجدة على عصرنا هذا . كذلك في مجال فهم النفس الانسانية البشرية والأخلاق والمثل فان هناك ثروة لا تقدر . وفي الاقتصاد وعلم النفس والاجتماع والاخلاق ذخائر حية جديرة بان تعرفها البشرية مجددا وتنتفع بها .

أما ما يتصل بالعلوم فان انبعاث هذا التراث هو بمثابة اقامة الحجة على الذين ينكرون الدور الضخم الذي قام به المسلمون في مجال بناء قاعدة العلم والتكنولوجيا وخاصة في بناء المنهج العلمي التجريبي الاسسلامي . ولا ريب أن ابناعنا وشبابنا في شسديد الحاجة الى أن نضع بين ايديهم من التراث ما يتأكدون به من صدق هسذا الأثر الضخم ذلك أن مناهج الدراسة لم تقدم لهم هذه الحقائق وقدمت لهم العلوم الحديثة منفصلة عن أصولها الاسلامية العربية الأولى .

كذلك فنحن فى حاجة شديدة الى التماس اسلوب الاصالة فى تجديد التراث وان يكون القائمون عليه مؤمنين بامتهم وعقيدتهم فيجعلوا منه منطلقا للنهوض والتجديد والبناء والتقدم ولا يكونوا عاملين على ابراز شسبهات الشموبيين والباطنيين والملاحدة ، واخطاء الزنادقة القدامى ، أو احياء شمعر اشمعراء المجون ، أو ما يتصل باهل الباطل والضلال على النحو الذي عرف عن بعض من تصدوا لاحياء التراث من دعاة التغريب ورجال الغزو الثقافى .



## تراث الإسلام

## تراث الاسلام الذي احرق واغرق ونهب

قال ول ديورانت: ليس ما نعرفه من ثمار الفكر الاسلامي ( ٧٥٠ ــ ١٠٥٠ ) الا جزءا صغيرا مما بقى من تراث للسلمين وليس هذا الجزء الباقى الا قسما ضئيلا مما أثمرته قرائحهم ، وليس ما اثبتناه الا نقطة من تراثهم ( ج ٢ م ٤ قصة الحضارة ٢١٢ / ٢١٣ ) .

والحق أن تراث الاسلام خلال العصور المختلفة والحملات الغادرة قد حرقه التتار والصليبيون والاسبانيون والتى فى مياه دجلة والتهمته النيران ، ومحاكم التفتيش ، أما ما سلم منه نقد نهب ووزع على مكتبات أوروبا .

#### اكريهنيس

في عام ١٤٩٩ امر الكردينال اكريمنيس مطران طليطة بجمع الكتب والاثار العربية في غرناطة ونظمها اكداسا في ساحات المدينة ، واحتفل باجراقها ، ولم يستثن منها سوى ثلاثمائة كتاب من كتب الطب وبلغ ما احرق في ساحات غرناطه ، ٨ الف مجلد .

وقد توزعت كتب التراث على عشرات المكتبات في اوروبا حتى ان فهرس المخطوطات العربية في مكتبة برلين وحدها كان يملأ حتى عام ١٩٣٠ عشرة مجلدات ضخمة وان أحد طلاب جامعة برستون القدامي أهدى الى المكتبة ستة آلاف مخطوط عربي .

تقول الدكتورة بنت الشاطىء: رحم الله اجدادنا ، فقد وضعوها بضاعة رخيصة لا تساوى وزنها ورقا عند خدام دور العبادة الذين كانوا حتى مطلع القرن العشرين هم حراس تلكم الكنوز ، ورحم الله اجدادنا وضعوا ثروتنا الفكرية والروحية في بيوت الله وهم يحسبون انها هناك بمامن من الضياع ولم يدروا أنه سوف يأتى حين من الدهر يأتمر فيه خدام دور العبادة على التراث الغالى دون رقيب فيبيعون نفائسه بالكوم لتجسسار الحلوى والبقسول .

وقد أشار الكونت نيليب دى طرازى فى كتابه ( خزائن الكتب العربية ) ص ١٩٠ ، طبع بيروت : أن خادما يدعى ابن السليمانى فى منتصف القرن التاسع عشر ، كان حارسا لثلاث مكتبات كبرى في مسحاجد القاهرة باع الكداسا من مخطوطات المكتبات الثلاث ٠٠٠٠ الخ ٠

#### \* \* \*

#### بالرغم من تحريف التوراة فقد سجلت نزول الرسالات الثلاث في سيناء وساعير وفاران

تدل المراجع الصحيحة على أن اليهود غيروا ( التوراة ) أبان السبى البابلى على نحو ما سجل عليهم القرآن الكريم وأكدت ذلك الابحصات التي أجراها الباحثون الغربيون في السنوات الأخيرة غصير أن ( التوراة ) المكتوبة بأيدى الأخبار قد غفلت عن نص ما زال حتى الآن يسجل نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، ذلك هو ما ورد في السفر الخامس تثنيه (٢٣) ــ ٢ وذلك هو:

( أقبل الله من سيناء وتجلى في ساعير وظهر في جبال فاران ) .

قال ابن القيم في كتابه هداية الحيارى الى أجوبة اليهود والنصارى : هذه بشارة متضمنه النبوات الثلاث .

مجيئه من سيناء وهو الجبل الذي كلم الله عليه موسى وتجليه في ساعير هو مظهر المسيح من بيت المقدس . وغاران هي مكة التي ظهر فيها النبي محمد صلى الله عليه وسلم . وقد أورد القرآن الكريم هذا النس بصورة السد روعة وقوة ( والتين والزيتون وطور سينين وهذا البلد الامين ) .

#### كلمات مضيئة

مال معاوية يوما رجلا من اصحاب على : هو ضرار بن حمزة فقال له علي عليا ، قال ابن حمزة : اعفنى يا امير المؤمنين ، قال له معاوية : المد من ذلك من قلل ابن حمزة : اما اذا كان لابد من ذلك غانه كان والله بعيد المدى شديد القوى ، يقول فصلا ويحكم عدلا يتفجر العلم من جوانبه ، وتنطق الحكمة من نواحيه ، يعجبه من الطعام ما خف ومن اللباس ما قصر ، وكان والله مجيبا اذا دعوناه ، ويعطينا اذا سالناه ، وكنا والله على تقريبه لنا وقربه منا لا نكلمه هيبة له ، ولا نبتدئه لعظمته في نفوسنا ، يبسم عن شغر كاللؤلؤ المنظوم ، يعظم أهل الدين ويرحم المساكين ويطعم في المسعبة ، يتما ذا مقربة ، أو مسكينا ذا متربة ، ينصف اللهفان ويستوحش من الدنيا وزهرتها ، ويأنس بالليل وظلمته . وكأني به وقد أرخى الليل سدوله ، وغارت نجومه ، وهو في محرابه قابض على لحيته ، يتململ تمامل السليم ويبكى بكاء الحزين يقول : يا دنيا غرى غيرى ، الى تعرضت أم الى تشوقت ، هيهات ، لا حان حينك وقد باينتك ثلاثا لا رجعة لى فيك .

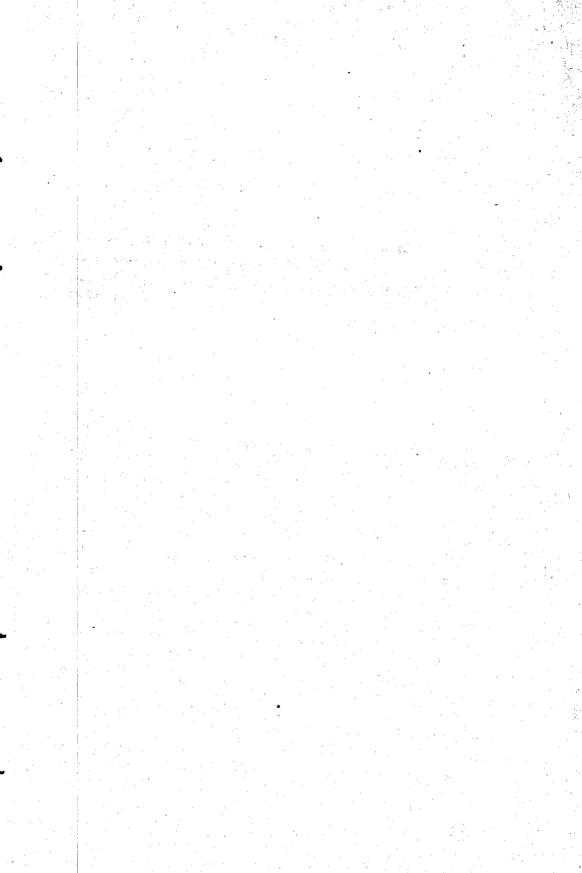
## ه آلاف مخطوطة عن الفلك الإسلامي

خبران هامان شغلت بهما الصحافة العربية والعالمة أخسيرا يلقيان أضواء جديدة على الدور الرائد الذى قام به المسلمون في مجسال العلوم التجريبية وكان له أبعد الاثر في النهضة الحديثة سواء مجال الفلك أو مجال الارقام العربية .

اول هذه الأخبار: ما أثاره دكتور (دينيد كنج) الذي يدرس علم الغلك الاسلامي والذي قدم رسالته في الدكتوراه عن الفلكي المصري ابن يونس الذي يعد من أشهر الفلكيين في العصور الوسطى . أما ألآن فهو يقوم باجراء مسلح شامل لآلاف المخطوطات التي تتعلق بتاريخ الفلك والعلوم الرياضية وهو منذ علم ١٣٩٢ ه الى اليوم علكف في دار الكتب المصرية على اكوام من المخطوطات يقرأ خطوطها ويفك طلاسمها والمهمة هي اعداد فهرس نقدى لأكثر من خمسة آلاف مخطوط تتضمن أعمالا فلكية ورياضية يجرى مقارنتها بالمخطوطات الاخرى في المكتبات الغربية .

ويقول الدكتور ديفيد كنج لحدثه كريم حسام الدين: ان هذه المخطوطات تتضمن مادة علمية خصبة وغنية دونت خسلال الفترة المهتدة من القرن الناسع الميلادى الى القرن الخامس عشر فيما كان العلماء المسلمون هم القادة فى مجال العلوم . وهى مع الأسف لم تمتد اليها حتى الآن يد البحث والدراسة وانى ادعو الشباب المسسلم الذى تخصص فى الرياضيات الى دراسة هذا التراث الفلكى والرياضى: تراث آبائه واجداده . وقال الدكتور ديفيد كلم أن هناك أكثر من ثلاثمائة مخطوطة فى مكتبات العالم تمثل نوعا فيدا من الدراسة هو (تاريخ علم الميقات) ويتضمن جداول شاملة لمواقيت الصلوات الخمس التى استخدمت فى القاهرة والقيروان ودمشق وبغداد وغيرها من العواصم الاسلامية .

كما قام الباحث بدراسة كتاب (تعديل القمر المحكم) وهو مخطوط لابن يونس يستهدف تحديد موضع القمر ويلحق به جدول ضخم يضم ما يزيد على ثلاثة آلاف قيد وهذا يدل على مدلغ ما وصدات اليه دراسات العلماء المسلمين للفلك وللقمر بالذات .



## ا - رحسلة الأرقام العربيسة

أما الموضوع الثانى الذى أثار كثيرا من المناقشات فهو بحث الأسعاذ سالم محمد الحميدة عن الارقام العربية الذى تابع فيه هذه الرحلة منسند عصر البابليين الى اليوم وقد استهل بحثه بكلمة منصفه فيها اعتراف العلماء بغضل المسلمين في مجال العلوم التجريبية .

تقول المستشرقة الألمانية « سجريد هونكه » : في مقدمة كتابها (شمس الله تشرق على الغرب ) :

ان العالم اليوم يستخدم الارقام التى تعلمها الجميع عن العرب . ولولا تلك الارقام لما وجد اليوم دليل الهاتف أو قائمة الاستعار أو تقرير البورصة ولما وجد ذلك الصرح الشامخ من علوم الرياضة بل ولمسا وجدت الطائرات التي تسبق الصوت أو صواريخ الغضاء . ولقد كرمنا هذا الشعب الذي من علينا بذلك الذي لا يقدر حين اطلقنا على أرقام الاعسداد عندنا الارقام العربية .

وقد تابع الباحثون رحلة الأرقام عبر التاريخ في محاولة لاستقصاء دور العرب فقال الاستاذ سالم محمد الحميده في كتابه الارقام العربية بأن المؤرخين يحددون ما يقرب من ٣٧٠٠ ق.م عنسد الصينيين والسسومريين و ٢١٠٠ ق.م عند المصريين تاريخا لتعلم الكتابة العددية وقال أن النصوص المدونة تكشف عن أن البابليين قد وضعوا جداول مطولة لعملية الفرب في حين أن الحضارة المصرية على قدمها لم تضبط هذه العملية ومهما يكن فأن الانسان قد توصل الى كتابة الاعداد بالصور فأن أراد أن يدون عددا من الخراف رسم تصاوير خراف بقدر العدد نفسه وأذا أراد أن يعبر عن عدد من الرجال يسكنون خيمة رسم صورة خيمة والى جانبها عدد من الرجال .

ولكن التطور الكبير الذى حدث على يد البابليين الذين كتبوا الأعداد بالرموز وتسد عبروا عن التسعة ارقام الاولى باشكال عمودية أما الرقم العاشر فقد استعملوا نفس الرمز بشكل أفقى ، ويظهر من ذلك أن نظام العد عن البابليين هو النظام الستينى فالمسائة تركب من الستين مضافا اليها عشرات أربع .

وهكذا تنوق البابليون العرب باستعمال علامة خاصة للصفر وابتكارهم نظام المرتبة العددية التى تغير قيمة العدد بالنسبة الى مرتبته كما هو في النظام الحديث ويرى صاحب كتاب الأرقام العربية المسادر حديثا أنه

لاً يستبعد أن الهنود الذين اعتبروا حديثا هم اصحاب هذا النظام قد أخذوه من البابليين .

وأشار المؤلف الى كتابة الارقام باستخدام الحروف الصحوتية التى القتبسها الفينيقيون عن سكان سيناء ثم نشروها فى العالم وعنها اخذها اليونانيون ، أما الارقام الرومانية التى يمكن أن نستذكر صورها بأرقام الساعة القديمة فقد فشالت لصعوبة اجراء العمليات الحسابية بها وكانت هذه الصعوبة من اسباب تأخر علم الحساب قبل أيجاد الارقام العربية ، ثم استخدم المسلمون فى الدولة العربية حروف ابجديتها فى الترقيم باعطاء كل جرف رقما خاصا به ، حتى القرن الثانى . ويذكر المؤرخون أن فلكيا هنديا كل جرف رقما خاصا به ، حتى القرن الثانى . ويذكر المؤرخون أن فلكيا هنديا قدم يغداد عام ١٥٦ هجرية — ٧٧٧ م — اسمه — كانكا — يحمل كتابا يبحث فى النجوم مع معادلات مكتوبة بأرقام جديدة تسير على النظام العشرى يبحث فى النجوم مع معادلات مكتوبة بأرقام جديدة تسير على النظام العشرى كتاب بالعربية على نهجه الى الفلكي العربي محمد محمد ابراهيم فقام بترجمة كتاب بالعربية على نهجه الى الفلكي العربي محمد محمد ابراهيم فقام بترجمة كتاب كانكا (سند هند) وألف كتاب سند هند كبير وبقى معمولا به حتى زمن كتاب كانكا (سند هند) وألف كتاب سند هند كبير وبقى معمولا به حتى زمن كتاب كانكا (سند هند) وألف كتاب سند هند كبير وبقى معمولا به حتى زمن كتاب كانكا (سند هند) وألف كتاب سند هند كبير وبقى معمولا به حتى زمن كتاب وأله معمولا به حتى زمن كتاب وأله وأله وأله كتاب سند هند كبير وبقى معمولا به حتى زمن كتابته وأضافة معلومات أخرى اليه .

وقد انكب العسرب على الأسكال الكثيرة للأرقام الهندية والتهذيب فاستخرجوا منها سلسلتين : الأرقام العبارية المعروفة الآن بالأرقام العربية والتي نسميها نحن الارقام الانجليزية وهي التي سادت في المشرق أولا وهي المستعملة الآن في المغرب العربي .

اما السلسلة الثانية فهى التى اطلق عليها العرب الارتمام الهندية وهي المستعملة الآن في المشرق العربي .

وقد ثبت تاريخا أن الارقام العربية قد انتقلت الى أوربا في القرن الثانى عشر الميلادى بينما ثبت وجود هذه الارقام في الدولة العربية منذ القرن الثاني عشر الميلادى وقد تعددت طرق انتقالها عن طريق الاندلس وعن طريق ترجمة كتابى الخوارزمى (حساب الجبر والمقابلة) الى اللاتينية كما نقلها العرب الى صقلية حين فتحوها .

#### من أمجاد تاريخنا

عندما دخل عبد الرحمن الناصر - سمورة امتطى صهوة جواده وانطلق متجولا في ميدان القتال باحثا عن جريح يواسيه أو حزين يصافيه أو تائه يعيده الى اهله . وطرق أذنيه وهو مار تحت أسوار المدينة نحيب طفل يبكى ، فأنصت ثم ترجل وقصد الى مبعث الصوت واذا به أمام وليد ما زال في لغائفه مطروحا بين الأعشاب في أخدود ضيق تحت جدار متهدم غالتقطه عبد الرحمن واحتضنه وجعل يبذل له من تدليل وهدهدة ما يستطيع بذله ، فسكت الطفل فحمله عبد الرحمن على جواده ورد عليه طرف ردائه واستمر في جولاته في السهول والهضاب . وأذا بامرأة قد حلت شعرها ومزقت ثوبها تقتدم عليسه وتقول : أين هو ملك العرب ؟ قالوا لها : هدذا هو ، فقالت له : اعد الى ولدى يا قاتل النساء والأطفال ، فرفع رداءه عن الطفل الذى حمله معه وقال : أهذا هو ولدك ؟؟ قالت : نعم ، وأنسطت أساريرها ! .

#### ٢ - رحسلة الأرقام الى أوربا

يروى الاستاذ محمد الحميده في كتابه ( الارقام العربية ) قصة الدور الذي قام به المسلمون في اعدادها حين وضعها العلامة محمد بن موسى الخوارزمي في الصورة التي نعرفها الآن يقول : ان العرب بعد تأسيس دولتهم الاسلامية لم يفسيروا من أعمال الدواوين الحكومية فاستخدموا الارقام الرومانية في بلاد الشام والارقام القبطية في مصر حتى زمن الخليفة الأموى الوليد بن عبد الملك الذي أمر بعدم استعمال الارقام الاحتبية مما أحبر العرب على استخدام وسيلة حديدة للترقيم ١٠ ولما كانت الامم المعاصرة للدولة العربية تستخدم حروف أبجديتها في الترقيم باعطاء كل حرف رقما خاصا به فقد استخدم العرب ابجديتها في الترقيم ، وظل هذا الاسلوب متما عندهم حتى القرن الشائل الابتحدية العربية للدلالة على التاريخ ، والحواليد وما شاكل ذلك باستخدام الابجدية العربية للدلالة على التاريخ ،

ويذكر المؤرخون أن فلكيا هنديا قدم بغداد عام ٧٧٣ ميلادية ١٥٦ هجرية وكان اسمه (كانكا) يحمل كتابا يبحث في النجوم مع معادلات مكتوبة بأرقام جديدة تسير على النظام العشرى المعروف حاليا . وقد عهد الدليفة أبو جعفر المنصور بترجمة الكتاب وتأليف كتاب على نهجه بالعربية الى الفلكي العربي محمد بن ابراهيم فقام بترجمة كتاب كانكا (سند هند) والف كتاب (سند هند كبير ) وبقى معمولا بسه حتى زمن المأمون اذ قام محمد بن موسى الخوارزمي عالم الرياضيات الشهير باعادة كتابته واضافة معلومات أخرى اليه ، ومن الثابت أنه كان للهنود اشكال كثيرة للأرقام انكب العرب عليها بالدراسة والتهذيب فاستخرجوا منها سلسلتين : اختاروا الاولى مبدئيا وهي المسماة بسلسلة الأرقام الغبارية او كما هي معروفة الآن في العالم بالأرقام المغربية وهي التي سادت أولا في المشرق ثم في بقية الامصار ، وقد جاءت تسميتها الغبارية من عادة الهنود اجراء الحساب على الارض او على لوحة من الخشب تغطى بغبار ناعم ، وقد اعتمد على استنباط اشكال الأرقام على عدد الزوايا الرقم ٣ مثلا بثلاث زوايا . اما السلسلة الثانية فهي التي أطلق عليها العرب أنفسهم اسم الارقام الهندية ، والتي تعود في اصلها الى أشكال الفرع البرهمي وقد تطورت أشكالها حتى استقرت على وضعها الحسالى

● وقد ثبت تاريخيا أن الأرقام العربية انتقلت الى أوربا في القرن الثاني عشر الميلادي بينما ثبت وجود هذه الارقام في الدولة العربية منذ

الترن الثالث الهجرى ، وقد تعددت طرق انتقالها عن طريق الاندلس وعلى طريق ترجمة كتاب الخوارزمى (حساب الجبر والمقابلة ) الى اللاتينية كما نقلها العرب الى صقلية حين فتحوها ،

ويقرر المؤلف أن الاشكال التى توجد الآن ما هى الا ابتكارات عربية رغم أنها تعتمد في الاصل على النظام الهندى الذى أوجد تسعة أشكال للأرقام أضيف اليها ( الصفر ) لاكمال الحلقة .

وهذه واحدة من اهم انجازات الحضارة الاسلامية .

#### \* \* \*

#### ونحن على أبواب القرن الخامس عشر الهجرى

كلما قرب اول القرن الخامس عشر الهجرى ( ونحن الآن على أبوابه ) عادت بى الذكرى الى مقال كتبه الأستاذ محمد لطفى جمعة عام ١٩٣١ م قال فيه: كنت فى المدرسة متحرقا لنهضة الشرق لأننى شعرت بالذل الذى يحيق بنا بوصف كوننا أمة شرقية ولم يكن أساتذتنا الأجانب ليخفوا عنا هذا الاحتقار ولعله كان جزءا من بروجرام المعارف فى عهد دنلوب الأسود الأكر أننى حوالى سنة ١٩٠١ أو ١٩٠٣ عندما كنت أقرأ أحد كتب تاريخ أوربا المقررة لحت فجأة أن نهضة أوربا بعد ظلم القرون الوسطى كان فى القرن الخامس عشر المسيحى أى بعد ظهور المسيحية بأربعة عشر قرنا ، وحينئذ أخذت فى الحال أقارن بين تاريخ العالم العربى والتاريخ الشرقى ورأيت أننا فى بداية القرن الرابع عشر الهجرى وحينئذ أيقنت بأننا سننهض ونحيا ولن يتم القرن الهجرى الأ والشرق فى قمة المجد كما كان ،

## لابد للعرب من نظام تصنيف أصيل

منذ اتصل العرب بالفكر الغربى وهم يتخلون عن امور ذات اهمية اساسية في الحفاظ على أصالتهم ، ومن أهم هذه الننازلات خضوعهم لنظام تصنيف ديوى العشرى في الكتاب العربى بينما سبق العرب العالم كله بنظامهم وتصنيفهم الذى ابتعثوه من واقع فنون التاليف والذى أخذت عنه الأمم الغربية والذى استمد ديوى نظامه منه أصلا ثم يجىء العرب اليوم فيتنازلون عن منهجهم ويخضعون لنهج وافد لا يحقق لهم استيفاء عملية التصنيف فنيا فضلا عن التبعية .

ولقد علت صيحات كثيرة منذ سنوات بعيدة تطالب بالتماس الاصالة في هذا المجال وفي مقدمة هؤلاء الاستاذ محمد حسن كاظم صاحب كتاب (تصنيف العلوم في الحضارة الاسلامية) الذي ينادي بضرورة ابداع خطة تصنيفية تنبع من واقعنا وتفي بحاجات ومقومات هدذا المجتمع بحضارته وفكره ويكون جزءا من هذا الاعتزاز العربي والحضارة وكامتداد له وحلقة وصل لخطة التصنيف التي ابدعها علماء المسلمين وفلاسفتهم ابتداء من الكندي والخوارزمي واخوان الصنفا وابن النديم الى ابن خادون والقلقشندي وطاشكيري زاده وحاجي خليفة وغيرها من خطط التصنيف التي بلغت حسب ما جمعته مائة وعشرين كتابا في تقسيم العلوم وتفريعها وضوابط تقسيم المصنفات والكتب وجعلوا علم التصنيف أو ما أسموه بعلم تقاسيم العلوم ضمن العلوم الفلسفية العظيمة منزلة ، اذ احلوه محلا ساميا لأن تصنيف العلوم عندهم أول أبواب المعرفة كما يقولون ، وقد توفرت في مؤلفاتهم تلك أدق صفات خطط التصنيف الحديثة فبلغت حدا من الضبط اعتمدها الكثيرون من فلاسفة النهضة الحديثة وعلماء المكتبات في الغرب في أبحاثهم وخططهم عن نقسيم العاوم .

ويشير الباحث الى أنه بعد أن سيطرت أنظمة أجنبية أخد المفكرون العرب يحاولون - تعديل خطة التصنيف حتى تلائم حضارتهم العربية الاسلامية وخاصة في نواحى الدين واللغة والأدب والتاريخ ولم تزل محاولتهم تلك وكأنها في بدايتها غانها لم تصل الى بلوغ الهدف المرجو منها وقال أن الفكرين العرب قد نقدوا طريقة ديوى منذ وقت بعيد وكان في مقدمتهم خالد الحديدي عام ١٩٤٧ وأكدوا ضرورة اجراء تعديل على خطته . وقال أن التعديل منبعث أساسا من نزعة نفسية وعاطفية تتعلق بمشاعر الاعتزاز القومى والفكرى والحضارى لكل مواطن ، وأن أبرز عيوب تصنيف ديوى هو عجزه والفكرى والحضارى لكل مواطن ، وأن أبرز عيوب تصنيف ديوى هو عجزه

عن نهم الدين الاسلامي نهو يدخل ما ليس في الاسلام في موضوعاته متأثراً في ذلك بتصنيف الديانات الأخرى كادخال الخرافات والبدع تحت عنسوان الاسلام وهو ليس من موضوعاته كذلك فانه يدخل موضوع الالحاد والملاحدة تحت اسم الاسلام ، وقد فصل تصنيف ديوى بين موضوعات تتطلب الجمع في مفهوم الاسسلام ولم يتمكن المنهج جملة من مسايرة التطور الثقافي مما اضطر كثيرا من البلاد الى العدول عنه الى النظام العشرى العالى ، ولايد اذن أن يتجه علماء المسلمين الى منهجهم الأصيل في التصنيف أو ادخال معالمه على المنهج العشرى العسالى بحيث يصبح وافيا بحاجات المسومات الحضارية والفكرية للبلاد العربية وابراز مفهوم الاسلام واللغة العربية والادب العربي والتاريخ الاسلامي والعربي وتقديم القضايا العربية والاسلامية بتعريفاتها المتبيزة ولا يكونوا منصهرين في مناهج الأمم الاخرى ولاثقافاتها ،

#### \* \* \*

#### من امجاد تاریخنا

عندما استولى صلاح الدين على بيت المقدس فتح أبواب الدينسة لن يرغب في مفادرتها فخرج الأمير يليان ومعه سبعة آلاف فقير بعد أن أدى عنهم ثلاثين الف درهم ثم تتابع خروج الصليبيين ثم خرج البطريرك الكبير من أموال الكنيسة وتحفها وجواهرها ما لا يقدد بمال فلم يعرض صلاح الدين له بشيء مما معه ، وانقضت أربعون يوما ولا يزال في المدينة آلاف كثيرة من فقراء الصليبيين لا يملكون فداء فتقدم العادل الى أخيه قال انى أستوهبك ألفا من أولئك الأرقاء فأجابه السلطان الى طلبه وعند ذلك أعتقهم العادل من فوره ثم جاء يليان والبطريرك وطلبا مثل الذي طلبه العادل فوهبهم صلاح الدين الف رقيق أطلقوا في الحال ، ثم قال صلاح الدين بقى أن أؤدى أنا صدقتى ثم أمر رجالا من حرسه أن ينادوا بأن كل عاجز عن دفع الفداء أن يخرج حسبة لوجسه الله كما أطلق للنساء أزواجين من الحبوس .

#### \* \* \*

يقول هنرى دى كاسترى: ان احد سسلاح يستأصل به المسلمون وأمضى سيف يقتلون به هو الخمر وان الواجب على المسلمين ان يحتفظوا بها حظرته الشريعة عليهم من تعاطى المسكرات فان هذا المنع سبب قوقهم وان القوى التي كونت فيما مضى عظمة الاسلام لم تندثر بل ان بقاياها آخذة بالمحافظة على المدينة الاسلامية اذ انفرد الاسلام بتحريم الخمر وهي مزية لا تجدها في كتب الديانات الأخرى لهو ميزة عظمى فانه لم يكد يبلغ المسلمين تحريم الله للخمر حتى أريقت ادنانها واكوابها فسالت بها الشوارع مدرارا والموسم الله الشعوارع مدرارا والموسم الله الشعوارع مدرارا والموسم الله المسلمين المسلمين الله المناس حتى الريقت ادنانها واكوابها فسالت بها الشوارع مدرارا والموسم الله المسلمين المسلمين

## هذه الحملة المسعورة على التراث

ما يزال تاريخ الحضارة الاسلامية يكشف عن أصالة تلفت نظر الباهش الغربيين لتصادق الكلمة المنصفة في تأكيد الدور الخطير الذي قاموا به في الماضي القريب والذي لايزال مهتدا وقائما من وراء الصورة المفرقة في المتهوض والتحلل التي تعيشها الحضارة المعاصرة ويجيء ذلك في صحائف الغرب في نفس اللحظات التي يستأسد فيها النفوذ الاجنبي مهثلا في الغزو الفكري (ماركسيا وصهيونيا واستعماريا) بعد انتصارات رمضان في محاولة لاعادة المسلمين والعرب الى حلقة الحصار والاحتواء ...

بتلك الطقة الضيقة المظلمة التي داروا فيها اكثر من مائة عام وهم يظنون بفضل المشرفين من الناصحين لهم امثال لطفي السيد وطه حسين وسلامة موسى اعداء اللغة العربية الفصحي والشريعة الاسلامية والأصالة الاسلامية ، ولما كان هؤلاء المزيفون الذين لمعت شهرتهم واستطال نفوذهم في الصحافة والثقافة والجامعات قد تحطمت نظرياتهم ودعاواهم قبل ان يذهبوا فان هناك محاولة ضخمة ترمى الى تكوين قيادة جديدة لهذا التيار تؤازرها قوى مختلفة وابرز ظواهر هذه القيادة الجديدة غلبة اليسار والمركسيين والاشتراكيين عليها فهؤلاء هم طابع المرحلة الأخيرة التي الستمرت تحفر في اسس الاسسلام وتحطم جداره خسلال سنوات الهزيمة والنكسة والتي تابعت وظهاهرت دعاة التغريب والتي حملت لواء الفكر التلمودي الصهيوني .

وكذلك وجدنا بعد النكسة صادق الفطم ، وزكى نجيب محمود ، وعبد الله العروى وادونيس ، وبعد انتصارات رمضان ، طيب تيزين ، وهادى العلوى ، وغالى شكرى ، ومحمد عمارة ، وانور عبد الملك ، وامير اسكندر ، وفافات تترى كلها تهاجم التراث الاسلامى وترميه بالعقم وتنتقصه من اطرافه وذلك في مواجهة التصحيح الحاسم الذى قدمته حركة اليقظة الاسلامية حين أعلنت بعد النكسة كلمتها الحاسمة من أنه ليس من سبيل الى النصر والتماس امتلاك الارادة الا بالعودة \_ الى الينابيع الاسلامية الاولى بعد أن انحرفت عن الطريق القديم وسارت في مهاوى المادية والعلمانية والافكار المنحرفة والمستوردة \_ كانت هذه الصيحة التى اطلقتها حركة اليقظة بعد النكسة هي اللطمة القاسية التى واجهت الغزو الفكرى والتغريب بعد النكسة هي اللطمة القاسية التى واجهت الغزو الفكرى والتغريب بعد الكر من سبعين عاما من العمل الدائب لتزييف المفاهيم وادخال المسلمين والعرب في الدائرة المظلمة المغلقة عن طريق القول بان التبعية للفكر الغربي

هى الوسيلة الوحيدة للتحرر ، ثم تبين بعد حروب ١٨ و ٥٦ و ٦٧ أن هذا كله زيف ووهم ومتاهة ، وإن الطريق الصحيح هو العودة الى المنابع والى الأمالة وقد صدق الله وعده الذين التمسوا هذا الطريق في تبصر سريع حاسم بعد سنوات قايلة من العاشر من رمضان حين علت صيحة الله اكبر فبددت الظلمات وكشنعت الغمة وتبين أن دعوى النفوذ الأجنبي بأجمعه باطل ولذلك سرعان ما علت الأمنوات ترمى هذا الاتجاه بالغيبية والخرافة ، وتجمعت القوى مرة أخرى لمواحهة هذا النصر الذي هو نكسة للتغريب فكانت هذه المحاولة بالعمل على تحطيم التراث وصدرت في ذلك مؤلفات ترمى الاسلام وتاريخه ولغته عن قوس واحـــدة ولكن صمود حركة اليقظة في مواجهة الأحداث ادال من هؤلاء المبطلين ولم يعد في وسع المسلمين والعسرب أن يخدعوا بأكثر مما خدعوا خلال أكثر من سبعين عاما بتعطيل تطبيق شريعتهم واندحار اسلوب التربية الاسلامية وهزيمة اللغة العربية واستشراء اسلوب امبراطورية الربا بكل مفاسدها الاجتماعية وكل محاولاتها لاذاعة الالحاد والشعوبية . وقد تبين أن تجربة الغسرب الليبرالية قد فشلت وأن تجربة الماركسية الشيوعية والاشتراكية قد باعت بالخسران وأن على المسلمين والعرب التماس طريق الاصالة استبدادا من ذاتيتهم وهو طريق القرآن .

وانزاحت مدرسة كاملة كان قوامها الاقليمية والغرعسونية والقومية الشبيقة ، تلك التي حرصت على اعلاء الوثنية والفكر اليوناني والروماني المقائم على عبودية الجسد وعبودية الروح وتكشف زيف تلك الدعوى الى العناصر والاجناس وأن كل هذاه. الانظمة كانت قائمة على القهر والسخرة والعسف وانها قد حولت الانسان الى عبد وان الحضارة الغربية ما هي الا محاولة اخرى الستعبادم عن طريق الجنس أو لقمسة العيش وأن كلا المذهبين الفرويدى والماركسي يجامران الاسسان ليحطماه وأن المذاهب المادية ما هي الا محاولة جديدة لتدمير الانسان واستعباده . وكما لم تقبل حركة البتطة دعاوى الفرعونية أو الاقليمية طريقا لها فانها أيضا رفضت مفهوم القومية الغربي الواند التائم على اللغة والتاريخ كما قدمه ساطع الحصري ومن لف لغه ، وانما آمنت حركة اليقظة بأن الطرّيق الصحيح هو وحدة الغكر الإسلامي الجامع الذي تتحرك في داخله الوطنية والعروبة حركات مترابطة متلاقية في سبيل التكامل الجامع لعالم الاسلام الذي يضم اليوم ألف مليون مسلم والذي يتطلع الى آماق القرن الخامس عشر الهجري بأمل في الله كلير لتحقيق خطوة واستعة في طريق امتلاك الارادة وهزيمة الشيوعية والصهيونية و الإستعمار

#### صفحات من أمجادنا

#### رحلة الفتية المفررين وبلدة اسفى

دكر الأدريسي في كتسابه نزهة المستاق طرما من رحلة الفتية المغررين فأشار الى الطريق الذي سلكوه والمكان الذي وصلوا اليه وقال انه لا يبعد أن يكون القارة الامريكية قال:

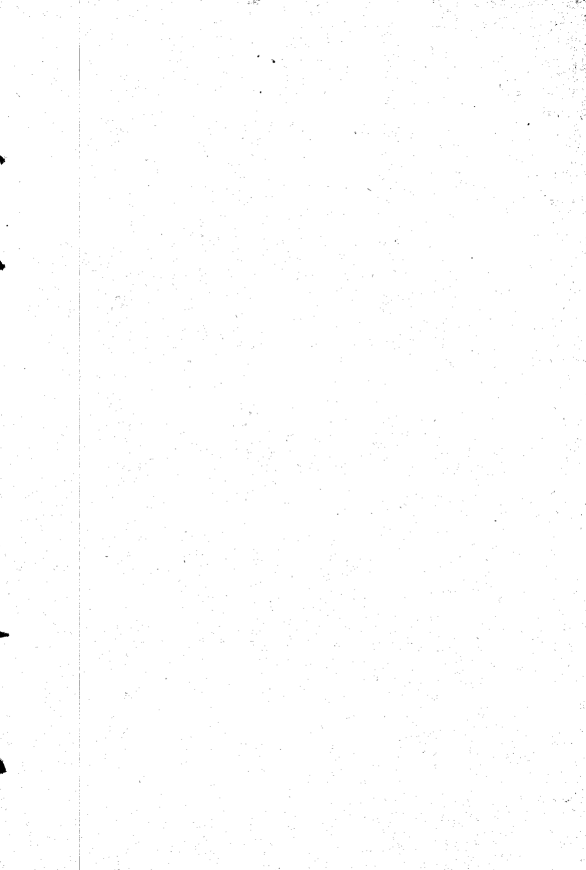
خرجوا من مدينة لشمونة \_ بحر الظلمات \_ وكانوا ثمانية رجال كلهم أبناء عم فأنشأوا مركبا جمالا وادخلوا فيه من الماء والزاد ما يكفيهم لأشهر ثم دخلوا البحر في أول طارد الريح الشرقية عجروا فيه نحوا من أحد عشر يوما فوصلوا إلى بحر غليظ الموج كدر الضموء فأيقنوا بالتلف ، فردوا قلاعهم في اليد الأخرى ناحية الجنوب اثنى عشر يوما مخرجوا الى جزيرة الغنم ووجدوا عمارة وحرثا فتصدوا فأحيط بهم في زوارق هنساك فأخذوا وحملوا من مركبهم الى المدينسة فاعتقسلوا في بيت ثلاثة أيام ثم دخل عليهم مترجم يتكلم باللسان العسربي مسالهم عن حالهم ثم حملوا الى الملك ، ثم حملوا الى موضع حبسهم الى أن بدأ جرى الريح الغربيسة معمر بهم زورق وعصبت أعينهم وجسرى بهم في البحر برهسة من الدهر قال قوم قدرنا انه جرى بنا ثلاثة أيام بلياليها حتى جيء بنا إلى البحر فأخرجنا وكتفنا الى خلف وتركنا بالساحل الى أن تعالى النهار وطلعت الشمس ونحن في مننك وسوء حال من شدة الاكثاف حتى سمعنا ضوضاء وأصوات ناس فصحنا بأجمعنا فأقبل القوم الينا فحلوا وثاقنا وسسألونا فأخبرناهم وكانوا برابر فقال لنا أحدهم أتعلمون كم بينكم وبين بلدكم ، مسيرة شهرين فقال زعيم القوم : وا أسفى ...

فسمى المكان الى اليوم وا أسفى ــ وهو المرسى الذى في اقصى المغرب.



#### أزمة الحضارة الغربيسة

أعلن أرنولد توينبى أن أزمة الحضارة في الغرب هي « الدين » وقال الحضارة الغربية المتدهورة لا يمكن انقاذها الا بالدين ذلك أنها مصابة بالخواء الروحى الذي يحول الانسان الى قزم مشوه يفتقد عناصر وجوده الانساني ويعيش الحد الأدنى من حياته . وهو حد وجوده المادي فحسب مما يصيبه بأمراض السأم الروتينية وفقدان الهدف من كل ما يأتي خواء روحى يحول المجتمع الى قطيع يركض بلا هدف كما تركض القطعان دونما تفحص لمعنى مسيرته الهوجاء كما يضيطر المدركون أحيانا الى اعلنان الشاقهم عليه .



## زوایا خاصة فی التراث العمری یهتم بها الاستشراق

كان الاستشراق موقف واضح من كل كتاب من الكتب الأمهات الادبية القديمة (العقد الغريد لابن عبد ربه) و (البيان والتبيين للجاحظ) و (يتيمة الدهر للثماليي) و (الاغاني لابي الغرج) و (الف ليلة وليلة) واخبار الحلاج ورسائل اخوان الصفا وغيرها ، كان يهدف من وراء احياء هذه الكتب غرضا مبينا دفينا ففي يتيمة الدهر والاغاني والف ليلة كان يهدف الى اقاعة اشعار المجون وقصص الاباحية وأخبار الشعراء والزنادقة الذين تحدثوا عن الغزل المذكر وافسدوا أديم الآدب العربي الاصيل الذي يستمد ضوءه من القرآن والنبوة بتلك المترجمات المجوسية الفاجرة .

وكذلك كان الاهتمام بنشر اخبار الحلاج ورسائل اخوان الصفا يستهدف نشر الفكر الباطنى المضطرب الذى يحاول أن يفسد على المسلمين نقاء العقيدة وصفاء التعبد لله تبارك وتعالى . أما البيان والتبيين فقد كرهه المستشرقون وأغروا به أتباعهم من دعاة التغريب فحمل عليه طه حسين وسلامة موسى حملات قاسية .

#### \* \* \* العقد الفريد

أما العقد الغريد ، فقد انتفع به جرجى زيدان فى اذاعة ونشر مارددته الشعوبية القديمة من « مثالب العرب » وهدفها ضرب الدولة الاسلامية العربية وضرب الاسلام نفسه .

وقد حوى العقد الفريد قدرا ضخما من التراث العربي فقد قسمه الى خمسة وعشرين كتابا ، كل كتاب افرده بجوهرة من جواهر العقد .

ونقل فيه من ابن قتيبه والجاحظ والبرد وابن المقفع وسيبويه وابن سلام وأبو عبيده وابن هشام ، كما نقل عن التوراة والانجيل والكتب المترجمة عن ارسطو طاليس .

وقد راجع الباحثون هذا الحصاد الضخم وكانت لهم عليه ملاحظات هامة منها أن ابن عبد ربه حذف الاسناد من كثير من الأخبار طلبا للتخفيف والإجاز

وهربا من التطويل وانه لا يمحص الأخبار بل ينقل الكثير منها على علاته دون ان يسبرها بمعيار العقل والمنطق وانه يتناقض في نقل الاخبار بين موضع وآخر . . واضافوا الى ذلك « نزعة الشيعية » التى اضفت على الكتاب طابعا معينا وان عرف بالشيعية المعتدلة فلا يطعن الا في المتطرفين . وقد عرف بانه شديد الحملة على اعداء المسلمين في الاندلس ، وعدم استنكافه عن فكر بذىء اللفظ ونازل المعنى ، وقد ذم سيبويه وانتقده وتعرض للمبرد وذمه وعرف بالهجاء والميل للدعابة والفكاهة والنوادر والقصص .

وقد اخذ عليه مدح الخمر في كتاب الاشربة ، كل هذا أتام تحفظات كثيرة ازاء موقفه من العتيدة فوصف بقصوره عن الكمال ورقة دينه . وهناك دفاع عنه يتول بأنه قد دس عليه نصوص كثيرة ، وخاصة ما ورد لاربعة خلفاء من بنى العباس « الراضى والمقتفى والمستكفى والمطبع » وكلهم توفى بعد وفاة ابن عبد ربه بعد عام ٣٢٨ .

وفى العقد ما لا يقل عن عشرة الان بيت من الشعر لأكثر من مائتى شاعر فى الجاهلى والأموى والعباسى . وقلما تجد شاعرا معرونا وليس له خبر أو رواية فى العقد لمناسبة ما ، وقد حفل العقد باكبر مجموعة شعرية وقدر ضخم من الرسائل والقصص والخطب والنوادر والحكايات وله كتاب قصص المتنبئين والمرورين والبخلاء والطفيليين .

واخطر ما في كتاب ( العقد ) فصله عن العرب ( اليتيمة في النسب وفضائل العرب ) وقد أورد بابا في فضلها حاتى فيه على أقوال أكثر الناس من عرب وموال ، وقد كادوا يجمعون على الشهادة بفضل العرب ، غير أن ابن عبد ربه بعد أن يقدم أنساب العرب من شماليين وجنوبيين يدون رأى الشعوبية أو من كانوا يسمونهم أهل التسوية ويورد حججهم في مساواتهم العرب واسستنادهم الى أحاديث نبوية يترنونها الى آيات من القرآن في العرب والعرب ورفع الاسلام أصر العنصرية نهائيا ولكن كتاب ابن عبد ربه تجاوز ذلك الى الاشارة الى بيان مآثر للشعوبيين ومفاخر لهم وعلوم ويورد كل ما سجلوه في كتهم من ذم للعرب ثم يعدود فيورد رد ابن قتيبة عليهم ثم يعقب برد الشعوبية على ابن قتيبة ويدع الموقف ما عتمد عليه الاستشراق واعتمد عليه دعاة الجانب من كتابه كان من اخطر ما اعتمد عليه الاستشراق واعتمد عليه دعاة العرب في العصر الحديث .

# إحياءُ الأساطير الجاهلية خطر على الثقافة الأصلة

منسذ وقت بعيد ينظر المفكرون المسلمون الى مسائل الفلكلور ، والانثربولوجيا على أنها محاولات ماكرة ، تخفى وراءها أهواء النفوذ الغربى ، والاستعمار ، والصهيونية ، وأنها لا تقصد الى غايات أيجابية ، وقد جرى التحذير والتحفظ الشديد منها ، ذلك أن أغلب مقاصدها أنما هو احياء الاساطير والخراعات القديمة التى كانت تجارة الأمم التى كرهت الفكر الربانى ، وخرجت عنه ، وحاولت أن ترد البشرية الى الضلال وهى تجارة الصهيونية في العصر الحديث . .

ولقد جاء القرآن الكريم بمقطع الحق فى كل ما يتعلق بهذه الأساطير فوضع فى وضح النهار حقائق التاريخ القديم وكشف عن الصورة الحقيقية لها وخاصة فيما يتعلق بالطوفان وعاد وثمود وفرعون والمؤتفكات وقوم ابراهيم وقوم اسماعيل ، هذه كلها وغيرها مما حاول دعاة الفكر البشرى الى اتخاذ اسباب الكشف الاثرى أو البحث فى المخلفات الاولية للانسان القديم استغلالها لاذاعة أفكار وقضايا تعارض مفهوم الاسلام الحاسم الذى جاء بالحق .

وكان من أخطر محاولات علماء الاتثروبولوجيا القول بأن البشرية كانت معددة في الآلهة ثم وحدت بنزول دين موسى عليه السلام وقد جرى كثير من الباحثين وراء هذه المفاهيم وأخذوا يرددونها ومنهم من الف كتبا عن الألوهية والواقع يزيف هذه المحاولات الكاذبة ذلك أن التوحيد كان مرافقا للبشرية منذ يومها الاول وقد جاء آدم عليه السلام بالتوحيد كما جاء به نوح وهو آدم الثانى وسار على ذلك الانبياء جميعا لانهم كلهم يستقون من نبع واحد ولذلك غان القول بأن البشرية بدأت وثنية ومعددة للآلهة قول باطل وهو من السموم التى حاولت الدلمودية اذاعتها ووقع فيها الكثير من الباحثين . كذلك فان علماء الأنتروبولوجيا حاولوا احياء كثير من الوثنيات والأساطير والخرافات ، ولقد جاء الاستاذ الدكتور زيدان عبد الباقى استاذ علم الاجتماع في كلية البنات الاسلامية في جامعة الازهر بالقاهرة مكشف عن صحة ما ذهب اليه علماء المسلمين فقال: ليس لعلماء علم الانسان ( الانتروبولوجيا ) أن يحتجوا على تقرير عالم النفس الاجتماعي بفكره الذي يؤكد وجود تعارض بين قضايا البحث الانثريولوجي والاخلاق او على حكمه على الانثروبولوجية بالاستقراطية العلمية اللا أخلاقية للاسباب التي أوضحها هذا العالم الكبير . . أن عليهم أن يسلموا بها وذلك أن الطريقة في البحث الإنثروبولوجي القائم على الملاحظة الشخصية يعتبد على الانطباعات الذاتية وكل ما هو ذاتى ليس موضوعيا ، علما بأن الانثروبولوجيا قد نشأت بتشجيع ورعاية الاستعمار لكى يتمكن بها من قهر الشعوب المتخلفة والمتصاص ثرواتها تحت زعم العمل على الرضى بها وهذه الانثروبولوجيا لا تقرها الأخلاق . ويقول : ان حركة التحرر والاستقلال جعلت من الاستعمار عملية غير مريحة من ثم كف الاستعمار عن تمويل البحوث الانثروبولوجية وبالتالى فلا يجوز للجامعات أن تحل محل الاستعمار في تمويل البحوث الانثروبولوجية » .

ولا ريب أن هذا الموضوع جد خطير ويجب وضعه موضعه الصحيح فى حركة التغريب والغزو الثقافى . ولذلك مان الدكتور زيدان عبد الباقى يطالب بالغاء اقسام الانثرومولوجيا فى الجامعات .

ونحن معرف أنه باسم المؤامرة التي تدعى حقسا تاريخيا لليهود جرى تزييف كثير من العلوم والمكتشفات الاثرية وعلوم الانثربولوجيا واللغات .

لقد حامت دعوة احياء التراث ( الفلكلور ) من قبل الاسلام من اخطر المحاولات التي ترمى الى هدم الاسلام من خلال عبارات غامضة رمزية . . .

ومن عجب انهم يدعون الى احياء تاريخ ما قبل الاسلام من وثنيات وخرافات ثم هم يتنكرون ويتجاهلون المرحلة الواضحة الصريحة التي تتمثل ميها قوة التراث الصحيح بما يحمل من بطولة وعظمة وقدرة على تجميع الشيعوب تحت لواء التوحيد ، هذه المرحلة توجه اليها الاتهامات والشبهات . . ويتدانعون الى احياء ما قبلها مما هو عبارة عن وثنية مظلمة ، وهذا هيو العمل الحقيقي الذي تقوم به دعوات الفلكلور والانثروبولوجيا اليوم لقد جاء الأسلام غانهي تلك العصور تماما ، لغاتها وغكرها وتراثها من خلال الف سنة كاملة في بلاد العرب كانت الوثنية اليونانية والرومانية تحاول أن تقيم لها وجودا فكريا منذ تدافعت خيول الاسكندر المقدوني وتحطمت بعد قليل منذ ذلك اليوم والى أن ظهر الاسلام بعد الف عام ــ أصبح هذا كله ركاما لا قيمة له . . حيث جاء موضوع التوحيد يحيى من تاريخ البشرية تلك الصفحات النقية التي حمل لواءها الأنبياء والرسل أما ما سوى ذلك من قصص واساطير وأوهام مما حملت الهلينية أو حملت الفنوصية الشرق ممثلة في المجوسية والزدكية ، والمانوية وغيرها ، كل هذا اصبح هباء تذروه الرياح والعودة الى احيائه اليوم عمل باطل لن يؤدى الى شيء ما فقد مادت هذه القوائم للفكر البشرى وتحطمت تحت أضواء نور التوحيد الخالص وتحطمت معها لغاتها وثقافاتها وتقرر اليوم تماما بتعبير علماء التاريخ المنصفين ما يسمى بالانقطاع الحضاري بين حاضر البشرية اليوم وخاصة حاضر العالم الاسلامي وبين وثنية الفرعونية والفارسية والهندية والرومانية بعد أن تحطمت توائم العبودية الوثنية والعبودية الانسانية ولم تعد هذاك غير عبودية البشرية لخالقها وحداه لا شريك له .

ومها يتصل بهذا محاولات تسميم آبار الفكر الاسلامي الوصول الي نفس الهدف ٠٠

مُقِدُ حَاوِلُ جُولَدْرِيهُر وشَمَاحُتُ أَن يقدما للجامعات الغربية كتبا لها صفة العلم في مختلف المسائل الاسلامية تدرس على أنها صورة صحيحة لما جاء في الشريعة الاسلامية من أحكام وقواعد جاء بعضها محرفا وبعضها لا يقيد حكمة الشارع ثم بولغ في تحريف مدلولاتها ومعانيها على نحو يتعذر معه فهم أحكام الاسلام على وجهها الصحيح .

وفي مقدمة ذلك كتاب حولدزيهر اليهودي .. « العقيدة والشريعة » الذي تدمه طه حسين في ترجمته العربية التي اصدرتها دار الكاتب المصرى وألتى تحمل كل مقررات الاستشراق التي تحاول أن تهدم مفهوم الاسسلام الجامع الصميح بل أن مجلة الرسالة مع الأسف نشرت في الأربعينات محاضرات السنشرق شاخت عن الشريعة الاسلامية التي يدعى نيها انها مأخوذة من العرف الجاهلي دون أن يتنبه أحد إلى الرد اليها سنوات طوالا حتى محض قريتها الشيخ محمد أبو زهرة رحمه الله بل أن كل ما كان يقول به طه حسين خلال اكثر من أربعين عاما عن قرآن مكى وقرآن مدنى ... وأن القرآن المكي نيه جفاف وأن القرآن المدنى نيه رقة بعد أن أتصل النبي باليهود هذا الذي كان يدعو اليه طه حسين في محاضراته المام طلبة الآداب تبين أنه موجود بنصه في هذه الدراسيات ومع ذلك مهذه الكتب ما تزال في أيدى الباحثين ويعتمد عليها كأنها مراجع علمية بل أن دائرة المسارف الأسلامية التي كتبتها مجموعة من المتعصبين المستشرقين ما تزال بين الأيدى على أنها حقائق مع انها تأخذ القصة اليهودية المهد القديم في خلق آدم وتجعلها مصدرا لقصة آدم في دائرة معارف اسلامية وما تزال تنظر الى ابراهيم عليه السلام نظرة تلمودية يهودية .

ان علينا ان نعمل اليوم دائبين على تأصيل القيم العليا التى ورثناها عن الدين الحق والتى هى اساس وجودنا بعد ان تداعت تلك الحضارات الوثنية القديمة وبعد ان جرت محاولات الحروب الصليبية وحروب الغرنجة وحروب الاستعمار الحديث ومحاولات الصهيونية بالسيطرة على غلسطين ، فى محاولة لقهر الارادة الاسلامية واحتوائها وستظل الارادة الاسلامية نوق كل محاولة لقهرها . ولن تستطيع الشرية في عصرها الحسديث ان تستط كل محاولة لقهرها . ولن تستطيع المسلمين أن يحرروا مواريثهم الحضارية المسلمين والعرب من حساباتها . وعلى المسلمين أن يحرروا مواريثهم الحضارية التى أماء الله عليهم من هذه الأحقاد والأطماع التى صبها عليهم اعداؤهم وأن يدركوا أن طبيعة أعدائهم تدمعهم دائما إلى أن يتآمروا على الاسلام لسكى يقضوا عليه وقد سجل القرآن هذا في وضوح .

( ود کثیر من اهل الکتاب لو یردونکم من بعد ایمانکم کفارا حسدا من عند انفسهم )) .

وعلى المسلمين أن يواجهوا هذه الموجة المسادية الالحادية التى تنكر الايمان بالله الخالق وتحبس نظر النساس وتفسكرهم على مسائل العيش المادى وحدها وترفض التفسير الرباني للكون والحياة وتعتنق التفسير المادى للتاريخ وحركاته والتى تحمل الانسان على أن يقنع من حياته على الأرض بكفاية من حاجات الجسد وحدها كأى حيوان بدون تطلع الى الارتفاع الى الشواقه الروحية التى ترتبط بالسماء .

وعليهم أن يدعوا البشرية الى الانتقال الى الانسانية طريقا الى بناء المجتمع الرباني المتحرر من أهواء المادة ومطامعها .

إن هناك مهمة للمفكر المسلم ، هي مهمة تحرير البشرية من الوثنية التي تعيشها اليوم ، هذه المهمة شبيهة بالمهمة التي أخذها الجيل القرآني الاول على عاتقه حتى يمكن أن تندفع طلائع المسلمين لتبلغ الاسلام الى العسالمين تارة أخرى .

#### \* \* \*

#### صلاح الدين في تقدير قادة الغرب

تحدث كثيرون من كتاب الفرب عن صلاح الدين الأيوبى وبالرغم من كل اساليب الكراهية والخلاف التى نشروها عنه فان صلاح الدين استطاع بعلمه الذى استمد اسلوبه من جوهر الاسلام أن يكون موضع تقدير المؤرخين والباحثين غير أن القائد العسكرى البريطاني « مونتجمرى » عندما يتحدث عن صلاح الدين الأيوبي فانه أنما يعنى حنكة صلاح الدين العسكرية والحربية بصفة اساسية يقسول: كان صلاح الدين حاكما قسديرا ومسلما ورعا واستراتيجيا بارعا ، أنه بنى قوته بانتظام وعن طريق المواعظ الذكية أعد رعاياه للجهاد أى الحرب المقدسة ضد الصليبين مما جعل الصليبين في خطر دائم لم يشعروا به من قبل .

ان صلاح الدين هو الذي يحكم سوريا ومصر في عام ١١٧١ م وهكذا كان رجاله في الشمال والجنوب يعملون وفقا لخطة واحدة مشتركة ، وتعرضت خطوط الامدادات التابعة للصليبين لتهديد الأسطول المصرى وكانت ثهة خلافات بين قادة الصليبين الذين تهبوا احدى قوافله . وزحف صلاح الدين عبر الأردن حيث اباد قوة تضم ١٢٠ رجلا من فرسان الصليبيين وفرض حصارا على قلعة طبرية ودعا بعض القادة الصليبيين الى التقدم والزحف لفك الحصار المفروض على القلعة ولكن القائد الصليبيين الى التقدم والزحف لفك الحصار المفروض على القلعة ولكن القائد الصليبي ريموته قدم نصيحته التي كانت تتلخص في أن مثل هذا الزحف سيؤدى الى الوقوع في الكبين الذي نصبه صلاح الدين الذي تتفوق قواته في العدد كما أن الجنود الصليبين سيعانون العطش لأن الحرارة شديدة ولم يستمع بقية القادة الى نصيحته بالتزام موقف دفاعي وفي يوم ٣ يولية ١١٧٤ قاد « جي دى لوسيجنان » القوات الصليبية الى أبشع كارثة وهي « معركة حطين » عند التلال الغربية لبحرة طدية .

## الإِسلام هو الذي جعل المسلمين عظماء

اشارت الصحف الى انعقاد أول مؤتمر عالى للتراث العربى فى أوروبا يعقد فى العام الجديد فى الاندلس باسبائيا ، وأن المؤتمر خطوة فى الطريق الى كشف الكنوز العربية فى أوروبا وغيرها من بلاد العالم . وأن المؤتمس سيتبع الآثار الاسلامية فى أسبانيا والمخطوطات العربيسة التى تزخر بها مكتباتها ، وسيتناول دراسة الألفاظ العربية فى اللغة الاسبانية ، ونحن نأمل أن تكون الدراسات على مستوى الاصالة والفهم الاسلامي العميق حتى يمكن أعطاء الغربيين مفهوما صحيحا صادقا مخالفا للزيوف والشبهات التى تزخر بهسا مؤلفات المستشرقين والمبشرين ، وأن يكون منطلق البحث أن تزخر بهسا مؤلفات المستشرقين والمبشرين ، وأن يكون منطلق البحث أن الوسلام قدم للبشرية مفهوما حضاريا أصيلا يختلف عن مفهوم الحضارة اليونانية والرومانية وأن هذا المفهوم ينطلق من الايمان بالله الواحد ، وقد أستطاع أن يحرر البشرية من المفهوم الوثني ومن العبودية التي قدمتها وضارات الغراعنة والغرس والرومان للبشر وأن المسلمين هم الذين قدموا لأوربا المنهج التجريبي الذي صنع الحضارة الغربية .

هذا الدور الاسلامى الواضح العميق فى الحضارة العالمية يجب ان يكون واضحا فى دراسات الباحثين وان تكون الدراسات الاسلامية كلها كاشفة للفكر الغربى عن العطاء الاسلامى الذى يجب أن يقدمه المسلمون للبشرية كلها .

٢ ــ وعلينا أن نتساعل : هل الغرب جاد حقيقة في غهم الاسلام والتعرف الهه بعقل منتوح وقلب مفتوح ، أم أنها محاولات التعرف على هذا العالم الجديد القديم بعد أن أصبحت في يده مقدرات الثروة والطاقة والتفسوق البشرى في محاولة لتجديد السيطرة عليه أو احتوائه .

لو كان أمر التعرف على الحضارة الاسلامية هو الهدف لكان في أيدى الغرب ما يقدم لهم وجهة النظر الصحيحة المنصفة .

يقول محمد اسد في كتابه « الطريق الى الاسسلام » : لقد اقتضت الامبراطورية الرومانية الف عام حتى نمت الى اتسساعها الجغرافي الكامل وحتى بلغت نضجها السياسى ، بينما الامبراطورية الاسلامية بزغت ثم بلغت الشدها في مدة وجيزة تبلغ نحو ثمانين عاما .

وكذلك تبد أن انقراض الأمبراطورية الرومانية الذى نتج نهائيا من عجرات الهون والقوط تم في قرن واحد وكان تاما حتى انسه لم يبق من الله الإمبراطورية سيوى بضعة معالم من الادب والبنساء ، والامبراطورية البريطانية التي يظنها بعضهم عادة وارثة الامبراطورية الرومانية كانت وارثة لها بمعنى انها استمرت في الحكم على بعض الاراضى التي كانت يوما جزءا من الامبراطورية الرومانية .

أما فيما يتعلق بالغزوات الخارجية من الامبراطورية الاسلامية حتى غزوة التتار التى كانت أعنف من جميع ما خبرته الامبراطورية الرومانية غانها لم تستطع أن تهز شيئا من النظام الاجتماعى ولا من الحياة السياسسية المستمرة في المبراطورية الخلفاء .

ويتول محمد اسد: لايمكن ان يخطأ خطأ أمدح من ان يعتقد ان المدنية الغربية الحديثة نتاج النصرانية . ان نسبة نتاج المدنية الغربية الحديثة الى النصرانية خطأ تاريخى عظيم . ان النصرانية قد ساهمت فى جزء يسير جدا من الرقى العلمى المادى الذى على به الغرب فى مدنيته الحاضرة كل ما سواه . وفى الحق ان ذلك النتاج قد برز من كفاح أوروبا المتطاول على الكنيسة المسيحية . . لقد بقى الروح الأوربى قرونا طوالا يرزح تحت عبء نظام دينى يطوى فى نفسه احتقار الحياة واحتقار الطبيعة . وفى أثناء القرون الوسطى عينما كانت الكنيسة مقتدرة على كل شيء هنالك لم يكن لأوربا نشاط ما في حقول البحث العلمى .

لقد اثار الفكر الأوربي « مرارا » ولكن الكنيسة كانت مقهورة مرة بعد أخرى ، ولم تكتف الكنيسة الرومانية في العصور الوسطى بأن تهيىء الجو المناسب للحروب الصليبية ، تلك الحروب التي كانت وصمة عار في جبين الانسانية بل شنت على العلوم والفنون التي كانت تشع يومذاك في الاندلس حرباً لا هوادة فيها ولا لين .

فليس عجيبا اذن ان الاسلام حالما انطلق خارج حدود جزيرة العسرب التباعا جددا واخذ الناس يدخلون فيه افواجا فقد وجد الناس انفسهم تجاه دين ينكر مبدا « الخطيئة الاولى » ويشدد على الكرامة الفطرية الحياة الأرضية الدنيوية . وهكذا التحقوا زرافات بالدين الجديد الذى علمهم ان الانسان هو خليفة الله في الأرض هذا « لا اسطورة التسليم بحد السيف » هو التفسير لانتشار الاسسلام المدهش في فجر تاريخه العظيم . لم يكن المسلمون هم الذين جعلوا الاسلام عظيما بل لقد كان الاسلام هو الذى جعل المسلمين عظماء . . الا انهم ما ان اصبح ايمانهم عادة وانقطع عن ان يكون المسلمين عظماء في الحياة » يتبع بوعى وادراك حتى خبت تلك القوة الدافعسة الخلاقة التي كانت وراء مدنيتهم وافسحت المجال الى الاسترخاء والعقم والانحطاط الثقافي .

#### رأى مستشرق آخر :

## ويقول اربري في كتابه: (( مظاهر الحضارة الاسلامية ))

ان الاسلام لم يكد ينزل على محمد في قلب جزيرة العرب ، حتى بدأ يغزو العالم بسرعة اذهلت المفكرين المحللين للتاريخ ، وقد حاول المؤرخون المحدثون تعليل هذه الانتصارات الواسعة والفتوحات العظيمة بردها الى عوامل اقتصادية أو حربية أو سياسية ، ولكن كل تلك التفسيرات ظلت عاجزة عن التعليب الصحيح ، فكان لابد من الرجوع الى العامل المؤار الفعال وهو الدين الجديد ، ويقول : أن بلاغة القرآن المعجز مع بساطة تعاليم الاسلام التى جاءت في هذا الكتاب هي المفتاح لحل لغز أعظم « مد » في تاريخ الأديان : ذلك أن الاسلام جاء يدعو الى حياة منظمة جادة ، حياة جماعة عاهدوا الله أن يخضعوا لارادته في كل أمر وأن يجاهدوا في حمل كافة البشر على الاقرار بقدرته وملكوته .

• ٣ - وقد شهد الكتاب الغربيون بروح الانصاف التى تجلت فى كتابات مؤرخى الاسلام ومفكريه للامم الاخرى وخاصة لاديانها وعقائدها فقسال هاملتون جب فى هذا: « إن المؤرخ الغربى لم يكن فى الاعم الاغلب منصسفا للاسلام والمسلمين فقد استسلم بالرغم من دعوى المنهج العلمى لعواطف واهوائه وكتب عن الاسلام والمسلمين من زاوية خلافه وتعصسبه ، ولم يستطع احكام النظرة المنصفة وانما وضع امامه صورة مشوهة تكونت من خلال الخصومات السياسية والدينية تحاول أن تصور الاسلام بصورة القوة التى زحفت على أرض الامبراطورية الرومانية فائتزعتها منها بعد ألف سنة من سيطرتها عليها . وكان المؤرخون الغربيون يضعون أمامهم دائما خصومتين : خصومة الحروب الصليبية التى اقتحموا خلالها بلاد الاسلام وعادوا مهزومين بعد قرنين من الزمان وخصومة العثمانيين الذين عبروا الى أوربا فانتزعوا أجزاء كثيرة ووصلوا الى أسوار فينا ، ولا ينسون دخول المسلمين الى الاندلس وهزيمتهم فى بلاط الشهداء .

يشهد جب في نفس الوقت للمؤرخين المسلمين فيقول: ان كتاب الاسلام كانوا أول من ألف في الملل والنحل لأنهم كانوا واسعى الصدر تجاه العقائد الأخرى وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحجة والبرهان ثم أنهم اعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ، ويحظى « أبن حزم » في هذا المجال بالنصيب الاوفى .

٤ — وصور اخرى كثيرة يستطيع الغربيون أن يحدوها أذا أرادوا جادين معرفة الاسلام والاقتناع بدوره البناء . هذه الصورة والصور المقابلة لها تكشف سماحة الاسلام — يقول المؤرخ الذى رافق الحمسلة الصليبية الى بيت المقدس :

اذا كنت تريد أن تعرف المعاملة التي لقيها أعداؤنا في بيت المقدس (أي المسلمين ) فيكفى أن تعلم أن أصحابنا كانوا يخوضون في بحر من الدماء داخل

الأتمى حتى الركب ولم يستطع أحد من الكفار (أي المسلمين) الخروج سالما ولم نعف عن أحد حتى النساء والأطفال .

وكتب جود فرى ملك بيت المقدس الى البابا بعد ذلك يقول « أن خيولنا كانت تخوض الى ركبتها في بحر من دماء المسلمين » .

فاذا سالت ماذا فعل صلاح الدين بعد ان حرر بيت المقدس واستعاده المسلمين نجد أن البعض قال له لا نخرجهم الا بالقتال غأبى وقال لا ، انها الاسلام رحمة وسماحة وعفو ، وذكروه بالسبعين الفا الذين قتلوا في معركة دخول بيت المقدس ، فأشاح بوجهه عنهم وعفا عن الصليبيين وسسامح من لا يملك دفع الرسم المقرر للخروج بل وفرض على أصحاب السفن الإيطالية أن تحملهم ليعودوا الى بلادهم سالمين ،

ويطول بنا الحديث عن هذه الصور الواضحة الصريحة التي يعرفها المثقنون في الغرب ولا يحتاجون الى دراسات جديدة للكشف عنها لو كانوا مخلصين في التعرف الى الاسلام .

ولكن علينا أن نكون على حذر من هذه المحاولات التى ترمى الى التقارب والى الحوار وهى لا تكشف صراحة عن اخلاص ، ولنعرف قبل كل شيء وبعد كل شيء ان المسلمين لا يمكن احتواؤهم وانهم متمسكون بذاتيتهم الخاصة التى تغرض عليهم أن يبلغوا كلمة الله وأن يكونوا شهداء على الناس .

#### \* \* \*

#### خاتمة العمود

يتول محمد بن موسى الخوارزمي واضع علم الجبر:

ان التأليف ثلاثة مناهج: هناك تأليف الابتكار وذلك أن يسبق المؤلف الى أمر لم يعرفه أحد من قبل فيطلع هو به على الناس . وهناك تأليف الشرح وذلك أن يرى المؤلف أمرا غامضا مستغلقا على الكثرة من الناس فيتولى شرحه وايضاحه لهم . ثم هناك تأليف التصحيح والتتهيم وذلك أن يقع المؤلف على رأى خاطىء أو غرض ناقص فيعكف على تصحيحه وتقميمه . ولكل واحد من هؤلاء المؤلفين فضله الذي لا ينكر .

#### سرقة التراث

نشرت الصحف اخيرا خبرا مؤداه ان ؟ آلان مخطوط عربى وجدت في مكتبة دبلن بايرلندا ومنها نسخ من القرآن الكريم بخط اعظم خطاط عربى هو ابن البواب كتبها في بغداد عام ٣٩١ ه ( الموافق ١٠٠٠ م ) ويقول الخبر ان هذه الروائع احضرها ( الفريد تشتير تيتى ) من أقصى المشرق الى أقصى المغرب ، وكان قد وصل الى مصر عام ١٩١٣ ، وأقام بها وظل يجوس احياء القاهرة القديمة يجمع المخطوطات القديمة . وكان أغلب الأوربيين يهتمون بجمع المخطوطات ، بينما كان غيرهم ينظرون اليهم بدون اهتمام ، وكان ذلك هو هدف المستشرقين الذين كانوا يعملون في المتاحف الكبيرة ، وكان من السهل شراء روائع المخطوطات والأعمال الفنية بأبخس الأثمان . وقد كون تشتير تيتى لنفسه عدة وكلاء في الشرق من التجار والارمن أو اليهود ، وكان له محل في شارع سليمان بالقاهرة ، ثم أصبح أحد مراكز الشرق الأوسط لبيع وشراء المخطوطات الشرقية . وعندما توفي سركيسان يهودا في أمريكا عام لبيع وشراء المخطوطات الشرقية . وعندما توفي سركيسان يهودا في أمريكا عام المين متشتير ما يزيد على الالف مخطوطة ، ثم انتقل الى ايرلندا عام ١٩٤٩ وبنى مكتبته الحالية التى تضم ١٦ الف مخطوط .

هذا ما اورده الخبر ، وهو نافذة على قصة طويلة لؤامرة عالمية ضخمة استهدفت لها معظم عواصم العالم الاسلامي وخاصة دمشق والقاهرة وبغداد واستانبول ونقلت منها الى الغرب ملايين المخطوطات والكتب التي كانت مودعة في المساجد والزوايا الصغيرة والتي شكلت من بعد ذلك (الاثر) الخطير الذي استطاع به الاستشراق ضرب الفكر الاسلامي وتسميم اباره بعرض ما تحوم حوله شبهات الباطنية والمجوسية والشعوبية وطمس واغراق كل ما يصحح المفاهيم . ولقد كانت سرقة الكتب والتراث والمنابر وغيرها معروفة على مدى هذا التاريخ الاستعماري الطويل . وصحفنا القديمة كالأهرام والمقطم حافلة بهذه الأحسداث . وكان لهذا الامتلاك لتراثنا اثره الخطير في الحيلولة بيننا وبين ابراز جوانب الحق في قضايا وشبهات أثيرت ورد عليها مفكرونا المسلمون ، وما تزال الآن حركة الاستشراق تبرز الشبهات على انها حقائق لأنها تخفي النصوص الأخرى المواجهة .

#### مارتن لوثر واليهود

ما يزال العلامة الجليل عجاج نويهض الذي عرف منذ اربعين سنة بترجمة كتاب «حاضر العالم الاسلامي » عن لوثروب ستوارت ، هذا الكتاب الذي علق عليه أمير البيان شكيب أرسلان تعليقات ضافية حتى تضاعف حجمه ، نقول : ما يزال هذا المجاهد المسلم يواصل كفاحه في سبيل الكشف عن الحقائق التي تعين المسلمين على فهم عدوهم الخطير : « الاستعمار والمسهيونية والماركسية » وقد ترجم أخيرا كتاب اكاذيب اليهود للدكتور مارتن لوثر زعيم الحركة البروتستانية في القسرن السادس عشر تحت عنوان (نفاق اليهود) . . والكتاب يفضح اليهودية في أوروبا ، ويكشف عن كراهية المسيحية لها وخصومتها .

يشير دكتور مارتن لوثر الى « عقدة الاستعلاء اليهودى الكاذبة التى دفعتهم الى ان يسموا انفسهم » « شبعب الله المختار» ونقول ان الشعوب قد اكتوت بنار سوء اخلاقهم ، وان هذه الشيعوب لم تقف منهم موقفا سلبيا بل فرضت عليهم العقاب العادل ، لانهم كاثوا ينظرون الى من عداهم على اتهم « جوييم » أى أميين ، ويقول : كم مرة نكبوا واستأصلوا ، لقد شردهم ملك بابل ومثله ملك أشور الذى نقض كيانهم واحتوتهم سياط الرومان ، هذه الطائفة الشريرة لم يؤثر فيها عامل من عوامل الردع ، فضللا عن تشويه التوراة وتأويلها ، وتطيلهم الربا واباحة استنزاف غير اليهود .

● ويتول : والشر الاكبر في ( التلمود )الذي جعلوه مساويا لتوراة موسى في المرتبة بعد تزييفها ٤ ثم اخذت درجة قداستها في الازدياد حتى حلت محل التوراة في العصور الوسطى وأصبح اكبر قداسة .

وأشار الى أنهم يمارسون التجارة في الرقيق الأبيض ، وأن الهيكل كان سوق صيارفة ولقد كان الربا لديهم ( اسفينا ) يدقون به صرح الاقتصاد في أي شعب من الشعوب يعيشون متآمرين مبتزين ، والناس « الجوييم » يعملون وهم يكسبون من السحت الحرام ، ولقد ظل هذا الكتاب حبيسا في الظلام سنوات طويلة ، حبسه اليهود حتى أتيح له أن يرى النور في الأخر .

● يتول عجاج نويهض : ان عنوان الكتاب اكاذيب اليهود وقد وجدنا ان كلمة النفاق أشد انطباقا على المراد من كلمة ( اكاذيب ) والقرآن الكريم قد وصف اليهود قبل لوثر بأكثر من تسعة قرون وقرعهم على نفاقهم : النفاق الطويل الامد الذي استؤصل في يوم الخندق في السنة الخامسة للهجرة .

ومما يذكر أن العلامة عجاج نويهض قدم بروتوكولات صهيون منذ سنوات في مجلدين كبيرين في اطار سيرة الصهيونية العالمية الحديثة ، وكشف كثيرا من أسرارهم ونذكر في هذا المجال أيضا المرحوم عبد الله التل وكتبه الثلاثة : وآخرها : (الأفعى اليهودية) .

ما تزال الرسائل النبوية التي ظهرت في السنوات الأخيرة موضع دراسة الباحثين وخاصة رسالته صلى الله عليه وسلم ، الى هرقل والى كسرى . وفي العدد الاخير من مجلة ( المنهل ) السعودية دراسة ضافية للدكتور محيد حميد الله عن رسالة النبى الى كسرى . ومنذ وقت ليس ببعيد ، تناولت الصحف رسالة في أبى ظبى ، والذي يهمنا في هذا الشأن هو ذلك الاهتمام البالغ الذي تبديه الدوائر المختلفة بالنسبة لهذه الرسائل وخاصة بعد أن ظهر أنها رسائل صحيحة وأثبت المختبرات العلمية المعصرية سلامتها . وهي في هذا الوقت بالذات الذي علت فيه صيحة المادية وتكذيب رسالات السماء والوحى والنبوة ، عامل جديد لاطلاع البشرية على حقائق السماء .

والذي يهمنا الان في هذا المجال ما جاء في رسالة النبي الى هرقل:

« أما بعد فانى أدعوك بدعاية الاسلام ، اسلم تسلم ، وأسلم بؤتك الله أجرك مرتين ، فأن توليت فعليك أثم الاريسين » .

وقد تبين من الدراسات التى اجراها علماء الملكة العربية السعودية فى فرنسا وروما فى العام الماضى ان لفظ ( الاريسين ) يعود الى اتباع «أريوس» أحد قساوسة كنيسة الاسكندرية الذى عارض التثليث وتأليه عيسى ، وقاوم ذلك بشدة فى عسدد من المجامع واتجهت حملة الكنيسة الرومانيسة الى اضطهادة ، وان ظل هو وجماعته يؤمنون بالله ربا وبالمسيح نبيا ، وينكرون ذلك الاتجاه الخطير الذى تحولت به المسيحية فى شأن عيسى عليه السلام ، وقد ولد عام . ٢٧ م وتوفى ٣٣٦ وما تزال سيرته فى كتب التاريخ الفسريى مظلمة قاتمة ، فهم يصفونه بأنه صاحب بدعة ويسمونه ( اريوس الهرطقى الشمير ) .

وتقول دوائر معارفهم : انه قام يعلم فى لاهوت المسيح تعليما غير مستقيم حتى ضل به كثيرون من الناس واتهمه خصومه بأنه ينكر لاهوت المسيح . وقد حكم عليه عام ٣٢١ بفصله من الكهنوت .

وهكذا يجىء الاسلام بعد ذلك بأكثر من ثلاثمائة عام ليرد اعتبار اريوس ويحمل هرقل مسؤولية هذا الانحراف ، ويجعل من الاريوسين اتباع هذا الراهب الموحد ، نقطة اتصال حقيقية بين دين المسيح المنزل من السماء وبين الاسلام ، ومما يروى أن الموحدين من المسيحيين ظلوا معتصمين في الحبال جيلا بعد جيل يصرون على عقيدتهم ، وينكرون التحريف الذي غرضه «بولس» حتى أشرقت رسالة محمد صلى الله عليه وسلم غآمنوا بها .

#### لو غرك قالها يا أبا عبيدة

لو غيرك قالها يا أبو عبيدة : مخاضة اعترضت طريق عمر الى بيت المقدس : نزل عمر من فوق ناقته ، وخلع نعليه فوضعهما على عاتقه وأخذ بزمام ناقته غخاض الماء فقال أبو عبيدة : يا أمير المؤمنين : أأنت تفعل هذا ؟! ما يسرني أن أهل البلد ( الشمام ) استشرفوك على هذا الحال قال عمر : لو غيرك قالها يا أبا عبيدة لجعلته نكالاً لأمة محمد ، أنا كنا أذل قوم حتى أعزنا الله بالاسلام ، فأذا طلبنا العز بغيره أذلنا الله .

\* \* \*

#### مصابيح على الطريق

#### الرحالة القدسي:

يقول المقدسى : صاحب احسن التقاسيم في صعرفة الأقاليم :

ما بقیت خزانة ملك الا وقد لزمتها ولا مذاهب قوم الا قد عرفتها ولا اهل زهد الا وقد خالطتهم ولقد سمیت بستة وثلاثین اسما دعیت وخوطبت بها مثل مقدسی وفلسطینی ومصری ومغربی وخراسانی وسلمی وصوفی ومقری وفقیه وولی وعابد وزاهد وسیاح ووراق ومجلد وتاجر ؤمذکر ؤامام ؤمؤذن وخطیب وغریب وعراقی وبغدادی وشامی وحنیفی وراکب ورسول ، وذلك لاختلاف البلدان التی حللتها وكثرة المواضع التی دخلتها .

وقد طاف المقدسي العالم كله ما عدا الأندلس والسند ، وركب المخاطر في بحر الهند والبحر الأحمر والأبيض .

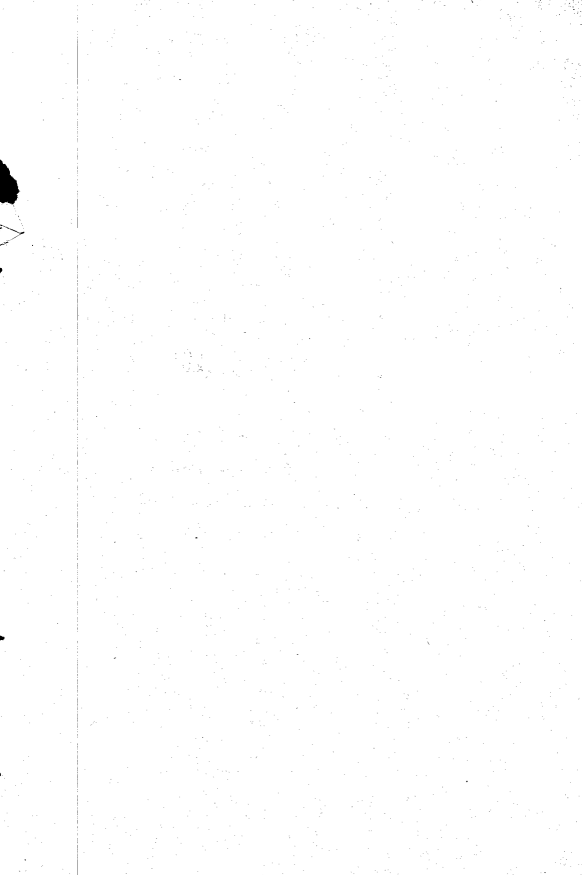
وقال عنه المستشرق اشبرنجر: انه أعظم جغرافي عرفته البشرية قاطية .

يتول المقدسى لم يبق شيء مما يلحق السافرين الا وقد اخذت منه نصيبا غير « الكدية » أى التسول وركوب البكترة نقد تفقهت وتزهدت وتعبدت ونقهت وادبت وخطبت على المنسابر واذنت على المنائر واقمت في المساجد وذكرت في الجوامع واحتفلت الى المدارس وتكلمت في المجالس واكلت مع الصوفية الهرائس ومع الخانقانيين الثرائد ومع النواتي « الملاحين » المعسائد وطردت في الليالي من المساجد وسحت في البراري وتهت في الصحاري وصدقت في الورع زمانا دمجت بعباد جبل لبنان وخالطت حينا السلطان وملكت العبيد وحملت على راسى بالزنبيل ، واشرفت مرارا على الغرق ، وقطع على قوافلنا الطرق ، وخدمت القضاة والكبراء ، وخاطبت السلطان والوزراء وبعت في الأسواق وسجنت في الحبوس واخذت على اني جاسوس والخدة على اني جاسوس

## الساب الشالث

## اللغة والأدب

- ١ الفصحى لغـة القرآن .
- ٢ ـ علم الفصحى لفـة القرآن .
- ٣ لاذا دراسة اللهجات العامية والاهتمام بها .
  - ١ اللغة الهيروغليفية احدى اللغات العربية .
    - هذه الأمة الوسط .



## الفصحي لغة القرآن

لغة الف مليون هم المسلمون وليس مائة مليون هم العرب وحدهم! ما تزال قوى التغريب والغزو الثقافي تطارد اللغة العربية الفصحى مطاردة شديدة: وفي مؤتمر المستشرقين الأخير دارت مناقشات وابحاث كثيرة حول ما يسمونه اللغة العربية الحديثة وحول العامية التي يسمونها لغات .

وهناك اتجاه في بعض الجامعات التي تشرف على الدراسات الاسلامية والعربية نيها يهود صهيونيون سيرمى الى المبالغة في اهمية اللهجات العامية والعناية بدراستها باعتبارها اللغة المستعملة ، وهناك دراسات عن اللهجات المصرية والتونسية والمغربية .

ويواجه الاساتذة العرب هذه الحركة بحركة مضادة معادية لهذا الاتجاه يقررون فيها ضرورة التمسك باللغة الفصحى لغة القرآن ويكشفون فساد هذا المنهج التغريبي الذي تحمل لواءه اليهودية العالمية لحساب الصهيونية واسرائيل ونحن نعرف أن الهدف هو القرآن والاسلام والقضاء على الوحدة الفكرية الجامعة تحت لواء الاسلام في لغته الأم .

وفي هذا نذكر ذلك النذير الذي أصدره الاستاذ مصطفى صادق الرامعي

أن العربية لغة دين قائم على أصل خالد هو القرآن الكريم وقد أجمع الأولون والآخرون على أعجازه بقصاحته الا من لا حفل له به من زنديق يتجاهل أو جاهل يتزندق ثم أن فصاحة القرآن يجب أن تبقى مفهومه ولا يدنو الفهم منها الا بالمران والمداولة ودرس الأساليب الفصحى والاحتذاء بها واحكام اللغة والبصر في حقائقها وفنون بلاغتها والحرص على سلامة الذوق بها وكل هذا يجعل الترخص في هذه اللغة وأساليبها ضربا من الفساد ، والحال الخاصة في فصاحة هذه اللغة ليست في الغاظها ولكن في تركيب الفاظها .

ويعنى هذا الذى يقوله الاستاذ الرافعى رحمه الله أن اللغة العربية ارتبطت بالقرآن فأصبحت لغة أمة : ولغة فكر وثقافة ولغة عبادة للمسلمين جميعا الذين يبلغ تعدادهم الف مليون وليست لغة مائة مليون هم العسرب وحدهم ، ولقد حماها ارتباطها بالقرآن من أن تتحول لهجاتها إلى لغسات مستقلة وحال بينها وبين أن يقرأ تراثها بقاموس كما يقرأ تراث

الاوروبية . وسيظل الترابط بين المسلمين وبين لغة الضاد قائما ما دام القرآن الكريم والى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

ان اللغات الاوروبية حين انسحبت من اللغة اللاتينية الى اللهجات القومية غاصبحت لغات خاصة ، فقد انقطعت عن تراثها القديم ، وقد أصبح من شأن هذه اللغات أن تتطور وتتطور وهى فى كل فترة تنتقل من اللغاة الكتوبة الى لغة الكلام التى تصبح بدورها لغة كتابة ومن ثم فان أوروبا لا تستطيع أن تقرأ شكسبير أو ملتون أو غيرهما من أعلام الأدب الا بواسطة القاموس ، وليس بين اللغات الانجليزية والفرنسية والالمانية وبين هذا التراث أكثر من أربعمائة عام بينما يقرأ العرب والمسلمون اليوم أمرؤ القسس وبينه أكثر من ألف وخمسمائة عام كأنما التى شعره فى نفس اليوم ، ولو أن انسانا عربيا من الجاهلية بعث اليوم لاستطاع أن يتحدث اليا

ان القول الباطل الذي يردده هؤلاء التغريبيون من قولهم أن اللغة العربية هي لغننا ونحن اصحابها ولنا حق التصرف فيها هو قول غير صحيح يرده واقع التاريخ ويدحضه منطق البحث العلمي .

وقد يكون صحيحا بالنسبة لعلم اللغات الذي استمد مقوماته من دراسة اللغات الأوربية واقام نظرياته على اساس واقعها وهو يصح بالنسبة لكل اللغات ولكنه لا يصح بالنسبة للغة العربية التي احتضنها القرآن فنزل بها ومن ثم فقد اعطاها « ابعادا خالدة » تختلف اختلافا واسعا عن اللغات وقد تتباين وتتعارض معها ، ذلك أن اللغات الأوربية ترجمت كتابها المقدس الى لغاتها الجديدة ، وكانت موجة القوميات الاوروبية عاملا على أن تقيم من لهجاتها لفات خاصة منفصلة عن اللغة الأم كما الفصلت سياسيا انظام السياسي الغربي الذي كان قائما ومتصلا بالكنيسة الغربية الواحدة وهذا أمر يختلف في اللغة العربية تماما فان المسلمين لم يترجموا قرآنهم وما يزال يقراه الهندي والفارسي والتركي والبربري وغيرهم من الاجناس واللغات بنفس اللغة العربية التي نزل بها ولذلك فهو قد أقام للغة العربية كيانا خاصا حماها من التحول الى العاميات ومن ثم فان علم اللغت العربية كيانا خاصا تجرى محاولة تطبيقه على اللغة العربية هو علم قاصر قامت مستخلصاته الساس دراسة اللغات الاوروبية وظروفها . كما ذ كرت ولكنه لم يدرس ظروف اللغة العربية .

ولقد اعتقد السلمون على مدى القرون ، وهو الحق ، أن لفتهم جزء من حقيقة الاسلام لأنها كانت ترجمانا لوحى الله ولغة لكتابه ومعجزة لرسوله ولسانا لدعوته . ثم هذبها الدين بانتشاره وخلاها القرآن بخلوده فالقرآن لا يسمى قرآنا الا بها والصلاة لا تكون صلاة الا بها وأن « الارجانون » لأى فكر أو « منهج بحث » لاى فكر أنها يستند الى خصائص اللغة ولذلك فان منهج البحث العلمى العربى أنها يستند الى خصائص اللغة العربية ولا يستطيع أن يستند الى خصائص اللغة منهجها الفكرى ولا يستطيع أن يستند الى خصائص لفة أخرى فلكل لغة منهجها الفكرى

القائم على معانيها ومضاينها . وكما هاجم السلمون المنهج الارسطى وقالوا أنه مستند الى خصائص اللغة اليونانية التى تخالف اللغية العربية فكذلك الأمر بالنسبة للمنهج الغربى الوافد ( ماركسيا أو ليبراليا أو فرويديا أو وجوديا ) ذلك لأن للفكر الاسلامي منهج البحث الخاص به ومنهج المعرفة الذي يمثله والمستمد من اللغة العربية أصلا ومن التوحيد الخالص .

ولا ريب أن محاولة فصل اللغة العربية الفصحى عن لغة الكلام باعلاء اللهجات أو بخلق ما يسمونه لغة وسطى أو لغة الصحافة ، كل هذا له خطره وله أبعاده ومخاطره .

ان النظرة اليسيرة قد ترى فى ذلك شيئا مقبولا ولكن النظرة العميقة تكشف عن محاذير عميقة ابرزها : الانفصال عن مستوى البيان القرآنى ذلك انه من الضرورى أن تظل اللغة العربية متصلة ببيان القرآن ومرتبطة به فاذا بعدت عنه كان من أخطار ذلك أن تنفصل أو تنعزل عن مستوى البيان القرآنى ، فاذا مر زمن طال أو قصر انقطعت الصلة بين البيان والأداء العربى وبين القرآن .

واللغة العربية : لغة غنية خصبة عملاقة ، يقول الخليل بن احمد في كتاب العين : أن عدد أبنية كلام العرب ١٢ مليون و ٣٠٥ الف و ٤١١ كلمة ويقول الحسن الزبيدى أن ما يستعمل من الفاظ اللغية العربية هيو كلمة ويقول الحسن الزبيدى أن ما يستعمل من الفاظ اللغية العربية والكلدانية والنبطية والارامية واليونانية والقبطية عن مكانها في مصر والشمام وأفريقيا وأدالت منها قبل أن ينقضى قرن واحد ، غلما بلغت القرن الثالث تحولت الصاوات في الكنائس اليها ثم كتبت بها اللغات التركية والفارسية والاوردية والانفانية والكردية والمعولية والسودانية والابجية والساحلية . كما كتبت بها لغة أهل الملايو وقد حدث هذا منذ أكثر من ألف عام .

ثم دخلت اللغات الاوروبية كالفرنسية والالمانية والانجليزية وفي االغة الانجليزية وحدها اكثر من الف كلمة عربية ، ومن الناحية العلمية غهى تفوق أضخم اللغات ثروة واصوانا ومقاطع ، اذ بها ٢٨ حرما غير مكررة . بينها في اللغة الانجليزية ٢٦ حرما ومنها مكرر ، كذلك مان في اللغة العربية ثراء في الاسماء غيها .. اسم للاسد و .٣٠ للسيف و ٢٥٥ للناقة و ١٧٠ للماء و ٢٠٠ للمطر لكل واحد منها استعماله الخاص في حالة معينة .

ولقد عرف رجل من أشد خصوم الأسلام قدر اللغة العربية فكتب عنها في كتابه اللغات السامية . ذلك هو أرنست رينان فقال :

من أغرب ما وقع فى تاريخ البشر وصعب حل سره : انتشار اللغة العربية فقد كانت هذه اللغة غير معروفة بادىء ذى بسدء ، فبدأت فجأة فى غاية الكمال ، سلسة أى سلاسة ، غنية أى غنى ، كاملة ، بحيث لم يدخل عليها منذ يومنا هذا أى تعديل مهم ، غليس لها طفولة ولا شيخوخة ، ظهرت لاول أمرها تامة محكمة ولم يمض على فتح الاندلس أكثر من خمسين سئة

حتى أضطر رجال الكنيسة أن يترجموا صلواتهم بالعربية ليغهمها النصارى ومن اغرب المدهشات أن تنبت تلك اللغة القومية وتصل الى درجة الكمال وسط الصحارى عند أمة من الرحل ، تلك اللغة التى غاقت أخواتها بكثرة مغرداتها ودقة معانيها وحسن نظام مبانيها وكانت هذه اللغة مجهولة عند الامم ، ومن يوم علمت ظهرت لنا في حلل الكمال الى درجة أنها لم تتغير أى تغير يذكر حتى أنه لم يعرف لها في كل أطوار حياتها لا طغولة ولا شيخوخة ولا تكاد تعلم من شأنها الا غتوحاتها وانتصاراتها التى لا تبارى ولا نعلم شيئا عن هذه اللغة التى ظهرت الباحثين كاملة من غير تدريج وبقيت حافظة لكيانها خالصة من كل شائبة .

هذا وقد اثبت الاستاذ كامل كيلاني أنه ما من من أو علم أو معنى في نشر أو شمر يتحدث به في أدب من الآداب الا وله ضريب في اللغة العربية وقد جمع ١٨٠ صورة من هذه المقابلات بينما وجد أن هناك ٢٥ صورة من الأدب العربي لا ضريب لها في الآداب الغربية .

وقد شغلت كلمة (الوفاء) في اللغة العربية من لسان العرب صفحات ٢٧٨ ، ٢٧٩ ، ٢٨١ من جزئه العشرين بينما لا توجد هذه الكلمة في بعض اللغات كلية .

لقد كتب جول غيرن الروائى المشهور قصة خيالية عن قوم شقوا في أعماق الأرض طريقا الى جوفها غلما خرجوا سجلوا اسماءهم باللغة العربية غلما سئل عن ذلك قال: لانها لغة المستقبل .

ولذلك مان من الخطر مصل اللفة العربية عن مستوى بيان القرآن وذلك هو هدف التغريب الذي يعرفه جيدا جميع المستشرقين

يقول بول كداوس: لا لغة عربية بدون القرآن •

ويتول سيديو: ان اللغة العربية حافظت على وجودها وصفاتها بفضل القرآن . نقول : ومن ثم فان كل هذه المحاولات هي في جوهرها هجوم على الاسلام يتخفى وراء عبارات كاذبة مضللة .

## علم الفصحي لغة القسرآن

اقترحت مجلة البيان الكويتية أن يطلق على هـذا المعام ( ١٣٩٧) عام اللغة العربية الفصحى لغة القرآن ومن الحق أن اللغة العربية في اشد الحاجة الى هذه النصرة والتجمع والمؤازرة في هذه المرحلة التي يمر بها العالم الاسلامي والوطن العربي بالذات حيث تتجمع قوى كثيرة للتآمر عليها وقد ارتفعت الأصوات : أصوات دعاة اليقظة الاسلامية بالتحذير من تلك الأخطار التي توجه الى اللغة العربية المصحى . .

فان العدو عندما عجز عن مواجهة القرآن الكريم لجا الى مهاجمته عن طريق اللغة في مجال البيان ، ولجا الى التشكيك فيه عن طريق السنة في مجال الفقة ، وعلى شباب المسلمين المثقف ان يحذر ما يوجه الان الى اللغة والسنة من مؤامرات وتحديات ،

ولقد صدرت في السنوات الاخيرة مؤلفات ودراسات تكشف عن هذه المحاذير ، في مقدمتها ( الزحف على لغسة القرآن ) للأستاذ الجليل احمد عبد الفقور عطار والعامية للدكتوره نفوسه وصدر لكاتب هذه السطور : اللغة العربية بين حماتها وخصومها ومنذ وقت قريب عقد في الخرطوم مؤتمر بحث تطوير دراسة اللغة العربية الذي قرر توحيد مناهج اعداد معلمي اللغة العربية والعمل على تأكيد قرار معلمي أفريقيا الخاص باعتبار اللغة العربية احدى لغات أفريقية ثلاث اساسية يدرسها كل أفريقي مع لغته الأصلية كما أوصى بالاسراع في تعريب التعليم الجامعي .

والواقع أن مجامع اللغة التي قدمت عددا وافرا من المصطلحات قد اصبحت اليوم محتواة بمجموع من خصوم اللغة العربية الذين استطاعوا السيطرة عن طريق ما اسموه دراسات علم اللغة والامسوات وهم الذين يحملون لواء الدعوة الى تشجيع العاميات واللهجات ويغسدون امامها الطريق لتدخل القواميس ولتسيطر منحية البيان العربي الاصيل الذي فرضه القرآن الكريم والذي يلتزم أهل العربية بالاتصال به والاستمرار في مستواه.

والمؤامرة معرومة ، مدخلها : تطوير اللغة ، والقول بوضع اللغة في خدمة العصر ، وهذه كلها عبارات لم تعد تخدع احدا ومعروف هدمها وهو الفصل بين العرب وبين لغة القرآن التي جمعتهم الى محاولة الوصول باللهجات العامية في كل قطر الى لغة تمزق الوحدة الفكرية والسياسية الجامعة بين

العرب انفسهم وبين العرب والمسلمين . ولقد قاومت اللغة العربية الفصحى محاولات مستمرة لم تتوقف وصمدت صمودا عنيدا امام جميع التحديات الاستعمارية في المغرب العربي وفي سوريا وفي مصر ، وفي كل مكان حيث حاول النفوذ الأجنبي ضربها ضربا مزدوجا باللغات الأجنبية وباعلاء اللهجات العامية . . قاومت اللغة العربية كل المحاولات من ادماج وازالة وابادة لانها مدينة لقاموسها الجوهرى ولنظام بناء الكلمات وتركيب العبارات والنحو والصرف ومن هنا كانت دعوتنا الى نقل العلوم والتكنولوجيا من أفق اللغات الأجنبية ، فنحن نطالب بأن ينقل العلم الى أفق اللغة لا أن ينتقل العرب والمسلمون الى انق اللغات الأجنبية ولقد واجهت اللغة العربية الفصحى في العصر الحديث مقاومة ضخمة في كل مكان : فقد حيل بينها وبين نموها الطبيعي وامتدادها مع انتشار الاسلام الى آغاق العالم وخاصة في أنريقيا وتشمير التقارير إلى أن اللفية العربية خارج الوطن العربي هي أكثر اللغات الوطنية انتشارا في المريقيا المعاصرة ، وهناك دول تعتبر العربية هيها اكثر اللفيات الوطنية انتشارا في موريتانيها وتشاد ومالطة فانتشار العربية في موريتانيا لا يقل عن إنتشارها في الملكة المغربية ماللهجات البربرية المختلفة هي وسيلة التعسامل المحلية عند حوالي ثلث سيكان موريتانيا ولكن نصف ابناء البربرية في موريتانيا يستطيعون التعامل في امور الحياة باللغة العربية . وفي المنطقة المهتدة من السنغال ومالى الى تشاد غان العربية مستخدمة هناك في مناطق كثيرة كلفة ام او كلفة تداول ، بل ان العربية هي اكثر اللغات استخداما في المنطقة المتدة من تمبكتو ( مالي ) الى كانم وواداي الى غرب السودان .

ويقول التقرير أن أهم تجمع بشرى يتعامل بالعربية في هذه المنطقة يوجد في تشاد حيث يعيش نيها حوالي مليون و ٨٠٠ الف ممن يستخدمون اللمة العربية كلغة ام والعربية بهذا هي أكثر اللغات الوطنية انتشارا في تشاد غابناء اللغات الاخرى يكونون . } في المائة مقط من سكان تشاد وهناك منطقة لم يرتبط تعريبها بالاسلام وهي جزيرة مالطة : المنطقة الوحيدة التي تخلو من المسلمين ولغة الحديث ميها احدى اللهجات العربية اما في موريتانيا وتشاد ومالطة فان العربيسة قاصرة على أمور الحيساة اليومية البسيطة ولكن العربية بعيدة عن هذه المناطق في المجالات الثقافية واللغلة السياسية وعلى العكس من ذلك نجد الموقف اللغوى في الصومال حيث تسود في أمور الحياة اليومية السيطة الواحدة لغة واحدة هي اللغسة الصومالية ولكن ابناءها يتوسلون بالعربية في امور الثقافة الجادة والتعليم ويهتم الصوماليون اهتماما كبيرا بتعليم اللغة العربية ويحسن كثير منهم التعامل بها فتصبح بمثابة اللغة الأم الثانية . . وقد ارتبط تعليم العربياة في الصومال بحفظ القرآن الكريم وبالثقافة الدينية عموما غير أنه في ظل الحكم الماركسي الحالي يعاني السكان والعربية من مشاكل كثيرة ليس اقلها قفل المعاهد الاسلامية ومنع الخطابة باللغة العربية . . انها محنة نعتقد انها سوف تزول عن شعب الصومال . . وهناك دول لا يشكل ابناء العربية فيها أغلبية سكانية ولكنهم يكونون اتليات لغوية هي ( مالي والنيجر وأيران وتركيا وأزبكستان وأفغانستان ) وقد لاحظ الرحالة الأوروبيون أن العربية منتشرة من شهمال السنغال ومنطقة النيجر الى تمبكتو ثم من بورنو ألى دارمور في السودان . . والمنطقة التي ينقطع فيها استخدام العربية هي

المنطقة من بوردو الى تمبكتو كما اشار التقرير الى ان اكبر تجمع بشرى يستخدم العربية فى دولة مالى والمناطق المناخمة لها هم « ذو حسان » وقد تعرف لهجتهم العربية باسم الحسانية وهم الذين يسميهم ابن خلدون ( عرب المعتل ) واغلب الظن انهم دخلوا هذه المنطقة قبيل دخول الهلالية الى المغرب كما توجد اقليات عربية اللغة فى عدد من الدول الاسيوية وفى مناطق أخرى من أيران تعيش جماعات تتعامل باللغة العربية فى حياتها الخاصة ويقدر عدد هؤلاء بنصف مليون .

اما في تركيا فتعيش جماعة عربية في منطقة ماردين ويقدر عدد ابناء العربية في تركيا بحوالي ربع مليون نسمة وهناك عدة جزر لغوية صغيرة في المغانستان وازبكستان .

ويقدر الباحثون ان اللغة العربية الان هي لغة حوالي مائة وخمسة عشر مليون من العرب ( ١٩٧٠) اما الجماعات غير العربية غهى لا تزيد عن خمسة ملايين نسمة وقد لوحظ ازدياد انتشار العربية في الأجيال الصاعدة مع انتشار التعليم ويصدق هـذا على جنوب السودان رغم البطء الشديد في نشر التعليم هناك ، واكبر جماعات بشرية غير عربية في البلاد العربية هي حماعات الاكراد (مليون) والبربر ( } مليون) والنوبيون والمهره وابناء لغات جنوب السودان ، وفي اقصى جنوب جزيرة العرب تجد في مناطق من جمهورية اليمن الشعبية عددا من المتحدثين بلغة سامية قديمة هي لغة المهرية ، ويعتبر النوبيون أهم تجمع بشرى غير العربي في مصر ( ١/١) مليون) ولا ربب ان هذه الاحصائيات تعطى صورة النمو المتجدد للغة العربية في العالم الاسلامي بالرغم من كل محاولات حصر اللغاة العربية في العبالم الاسلامي بالرغم من كل محاولات حصر اللغاة الفصحي وحجبها وتغليب اللهجات العامية واللغات الأجنبية عليها وبالرغم من محاولات تغيير الجديات اللغات في الملايو وبعض البلاد الافريقية .

#### \* \* \*

#### الرافعي ولغة القرآن

ولقد كان المرحوم مصطفى صادق الرافعى من أوائسل المجاهدين في الدناع عن اللغة الفصحى حتى وصف بأنه حارس لغة القرآن يقول:

« قد ادهشتنى الكلمة التى جرت على قلم يوسف حنا من اعتقادى الم المنار لحراسة لفة القرآن فأنا لم اقل له هذا ولم اعتقدها مطلقا ومن أجل ذلك اثرت في هذه الكلمة تأثيرا عظيما واعددتها أنباء من الغيب واعتقدتها والظاهر انها كذلك » .

والحق أن كتاب الرافعى « اعجاز القرآن » كان بمثابة القنبلة الخطيرة التي القاها الرافعي في جو ظن خصوم الاسلام والعربية انهم قادرون فيه على الهدم دون أن يلتفت اليهم أحد .

#### احميد السكندري

ولكن اليقظة الاسلامية كانت تنطلق دائما مكتسحة كل هذا الركام الذي شيده الأعداء وفي هذا المجال نذكر رجلا آخر من المجاهدين في سبيل اللغة العربية هو احمد السكندري:

كان الدكتور منصور فهمي يقول كلما واجهتهم في المجمع اللفوى مشكلة :

انتظروا السكندرى ، ارجئوا المسألة فعند السكندرى علم ما اشكل علينا ولديه حل ما استعصى علينا ، فلما مات السكندرى قال منصور فهمى الآن يموت حلال المشكلات والمرتجى فى اللغة للمستعصيات ، وكان السكندرى يقول : لا يجوز التعريب الا اذا تحقق العجز فى نقل اسماء ومصطلحات الفنون والصناعات وانواع النبات والحيوان ، وهو واحد من مؤسسى الجمع وكان عضوا فى سمع لجان وهو من الرعيل الأول لدار العلوم الخضرى والمهدى وحفنى ناصف اولئك الذين كانت لهم مواقف حاسمة ازاء المؤامرات التى وجهت الى اللغة فى مطالع العصر ،

ومنذ بدات فكرة التجمع لحماية اللغة والنظر في أمرها كان الاسكندرى في المتدمة وهو قد شاهد توفيق البكرى وحمزة فتح الله والشيخ الشنقيطي وحفني ناصف عندما اجتمعوا لأول مرة ووضعوا عشرات من الكلمات ثم جاء بعدهم نادى دار العلوم فوضع مئات الكلمات وشارك هو في هدة اللحنة .

والسكندرى: ازهرى درعمى معا: شغف باللغة وتخصص فيها وكان من اصحاب العزائم ، كان مؤمنا بمبدأ لا يتزعزع أن اللغة تكونت من عناصر تمت للأبدية والخلود فعنده أن عناصر هذه اللغة تنسحب الى ماض لا أول له ، وفي طاقتها أن تمتد الى مستقبل لا آخر له فاللغة عنده ماضيها وحاضرها ومستقبلها وحدة قوية متماسكة تتسع لكل المصطلحات وكان يعد من المتشددين في القديم وقد جعل المجمع بالغ الحرص على توغير المظان القديمة شسديد العناية بممارسة ما احتوته من مدخور العربية وكنوزها ولم تكن معاركه داخل المجمع وحده ولكنه كان معاركا في كل مجال من أجل اللغة وعندما كان احمد زكى باشا شيخ العروبة يكتب كان يتحاماه كثيرون ولكن شيخ العروبة أراد أن يكتب عن اللغة ويتعرض لكلمات : (على الحركرك ، ويا الله ) فكتب رأيه ثم سال اصدقاءه وطالب السكندرى بالذات أن يدلى برايه في الكلمتين ،

قال السكندرى: طن الباشا ان صمت مثلى انما هو علم يكتمه ولا والله ليس الا قلة الاعتداد بما خطر على بالى والاستهانة بما سنح لى فى تخريج هذا الحرف (على الحركرك) والله يقول: ((ولا تقف ما ليس الك به علم)) ماما اذ احرجنى الباشا مرتين ولم يرض لى غير احدى خصلتين: الفتيا ولو بغير مضع أو استحقاق الألجام بلجام من نار غانى استغفر الله وأقول ما لم العود قوله:

خطر ببالى أن (على الحركرك) محرف من لفظتين فصيحتين هما ؛ حرج الحرج قلبت الجيم فيهما كافا لتقاربهما في المخارج الحرج بفتح الراء معناه اضيق الضيق ، فاذا اضيف الى مثله كما يقال فلان في ضيق الضيق كانت المبالغة اشد اذ هو بمنزلة أن يقال : اضيق الضيق وهو ما تريده العامة وهو نظير قولهم (شفت فيه ويل الويل ومر المر) ويحتمل ان يكون محرفا عن الحرج الحرج فاذا كان يعجب الباشا مثل هذا التخريج فذاك والا فاني اعتقد أن اجابتي انها هي على حرج الحرج ربئا بنفسي أن اكون مستأهلا الألجام بلجام من نار والعياذ بالله » .

وبعد غمن حق اللغة العربية أن نفرد لها عاما يشترك غيه المجاهدون دونها ولعل الاستاذ أحمد عبد الغفور عطار أن يقدم وجهة نظره في هدة الدعوة المطروحة الان على بساط البحث في عدد من البلاد العربية .

#### \* \* \*

#### اسمهما فوق براكين القمر

نقرا ونسمع اعترافا بالفضل الذي قدمه علماء المسلمين حين اشارت التقارير أن علماء الفلك المحدثين عندما توصلوا الى رسم خريطة سطح القمر ، راوا أن يطلقوا على براكينها اسماء الأعلام النين خدموا علم الفلك بوجه عام وخصوا اثنين من البراكين باسماء عربيسة اطلقوا على أحدها اسم عالمنا الكبير أبو الفداء وعلى الآخر اسم البتاتي .

واستشهد الباحثون بأن الغرب قال يوما: انه لا يمكن لاحد أن يتمخض في علم الفلك ما لم يعرف اللغة العربية ، ومما يذكر أن أربعة أخماس اسماء الكواكب ما تزال في كتب العلم كلها عربية على النحو الذي وضعه كوكبة العلماء الذين يتقدمهم أبو الفداء والبتاني .

## لماذا دراسة اللهجات العامية والاهتمام بها

ما تزال اللغة العربية تدافع عن كيانها الذي يرهق الاستشراق والتغريب والذي تخطط له الماركسية في كل مكان تحل فيه كما يخطط له الاستعمار والدي تخطط له الماركسية في كل مكان تحمع العرب الى وحدة الأمة والجماعة وتربط المسلمين الى وحدة الفكر والثقافة ، ولقد ترددت في المرحلة الأخرة ظاهرة تبدو كأنها دفاع عن الفصحي ولكنها تخفي في اعماقها حربها وخصومتها تلك هي ظاهرة دراسة اللهجات العامية ، ترى ذلك واضحا اليوم في عديد من مجامع اللغة ومعاهد الدراسة العالية .

وقد حاول بعض الباحثين أن يدعى أن الغاية من دراسة اللهجات هي الكشف عن أنجع الوسائل المؤدية الى جعل لغة الضاد ( موحدة وموحده ) في جميع البلاد العربية اى أن تكون لغة امتنا العربية واحدة وأن تكون اكبر أداة لتوحيد الشعوب الاسلامية في أمة واحدة .

ولكن المتعمق للامور يرى ان ذلك وهم من الاوهام وان التجربة لم تحققه بل حققت عكسه وان بعض المعاهد التى استقدمت امثال أنيس غريحة وغيره لم تزد ان اعطت دعاة العامية سلاحا ضد الفصحى بالاضافة الى اسلحتهم المشرعة اليوم فى مجال المسرح والاذاعة والكاريكاتير .

يقول الامير مصطفى الشهابى ان اللهجات العربية العامية تعد بالعشرات بل بالمئات وكلها اليوم لاضابط لها من نطق او صرف او نحو او اشتقاق او تحديد لمعنى الالفاظ فهى كلام العامة يستعمل فى الاغراض المعاشسية وفى علاقات الناس بعضهم ببعض . وهذا الكلام وقتى لايثبت على مرور الايلم وموضعى لايتجول من قطر عربى الى قطر عربى آخر . ومعناه ان اللهجات العامية لا يمكن أن تكون لغسات علم وادب وثقافة وليس فى مقدورها أن تعيش طويلا وأن يعم بعضها أو كلها ، الأقطار العربية كافة ، وكل ما يكتب بلهجة عامية يظل محصورا فى قطرة وقلما يفهمه غير ابناء ذلك القطر أو غير طائفة من ابناء ذلك القطر فاذا تدارسنا حقائق هذه اللهجات ووضعنا لكل منها قواعد رجراجة فلماذا تكون مغبة هذا العمل . ان أخشى ما نخشاه أن يستهوى هذا الموضوع عقول بعض هؤلاء الطلاب فيعكفوا على معالجة تنظيم الكتابة والتأليف باللهجات المختلفة وعلى طبع هذه الرطانات ونشرها فتكون النتيجة تشويشا وضررا يباعد بعض الأقطار العربية عن بعض بدلا من أن التيجة تشويشا وضررا يباعد بعض الأقطار العربية عن بعض بدلا من أن

يتوجد بلغتها اى تكون النتيجة مخالفة تمام المخالفة لما يتوقع من تدريس اللهجات العامية في خدمة الفصحي .

اما القول بأن تدريس هذه اللهجات يفضى الى معرفة مشكلات الفصحى والى مداواة ادوائها فهو قول ضعيف فى نظرنا فأدواء الفصحى معروفة تحتاج الى من يعالجها باخلاص ونشاط وصبر ومثابرة واهمها وضع المصطلحات العلمية أو تحقيقها وتبسيط قواعد الكتابة والإعراب والصرف والنحو وتبسيط الكثير من تعليلات القواعد الصرفية والنحوية .

وجميع هذه الامور الشائكة يعرفها علماؤنا الاثبات ولاعلاقة لها باللهجات العامة وقواعد تدريسها ومن الطبيعي القول بان هذا التبسيط لم يمس جوهر الفصحي وسلامتها وانها ستظل صعبة في نظر بعض الناس ولا مجال للبحث عن بعض الآراء التي تذهب الى جعل التبسيط تشويها للفصحي المطلوب هو رد العامي الى الفصيح ، كما فعل الشيخ احمد رضا العاملي وعلماء اثبات وفقهاء باللغة من يعرفون كيف يفيدون الفصحي من دراساتهم وكيف يمنعون طغيان العامية عليها . ان قضية الفصحي والعامية لا تحل بدراسة اللهجات العامية وتدريسها للطلاب بل تحل بتيسير قواعد الفصحي مع الاحتفاظ بسلامتها وعلى الأخص نشر التعليم في سواد الشعوب العربية ومنها فرض التعليم بالفصحي على المعلمين وعلى التلاميذ في جميع المدارس ومنع طبع رسائل بالعامية او التكلم بها في المدارس والمسارح ومحطات الاذاعة ودوائر الحكومات .

#### \* \* \*

#### الفصحي في لغات أوربا

يتول (والت تايلور) في رسالته عن الألفاظ العربية في اللغة الأنجليزية أنه في الفترة ما بعد ١٤٥٠ ميلادية كان الداخل الى اللغة الانجليزية من الألفاظ العربية بمعدل ٨٣ في المائة وذلك بعد ان اتسعت الهاق التجارة واسسساب المواصلات بين الشرق والغرب ، وقد كان للجزيرة الأندلسية اعظم اثر فيما قدمته العربية للغات الأوربية غالسيادة العربية التى بقيت في تلك الجزيرة بضعة قرون قد طعمت لغتها الاسبانية والبرتغالية بعدد كبير من الألفاظ ،

والذى يفتح كتاب دوزى عن الالفاظ العربية في اللغة الاسبائية يجد فيه نحو الف وحمسمائة كلهة من اصل عربي بعضها يرجع الى عهود العرب الاولى في الاندلس.

كذلك فقد دخلت الى أوربا ولغانها مصطلحات كثيرة عن طريق جزيرة صقلية وعن طريق الحروب الصليبية .

وقد قسم انيس المقدسي هذه الالفاظ العربية الى عدة انواع .

أولا: اعلام اشخاص وامكنة والقاب خاصة .

ثانيا: الفاظ ومصطلحات مستحدثة.

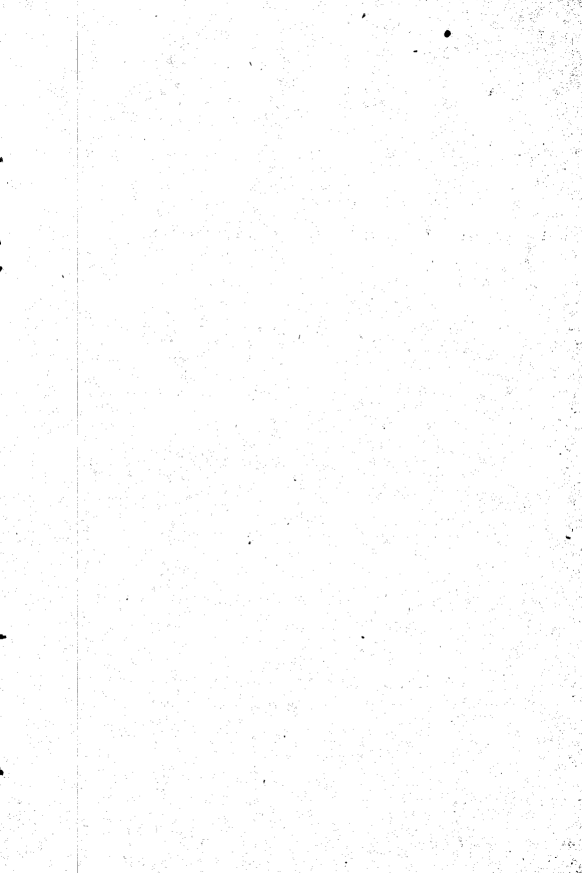
ثالثا: مصطلحات علمية وخصوصا الفلكية منها كاسماء النجسوم (ابرة العترب) و (الشعرى) وراس الثعبان .

رابعا: الفاظ عربية تبنتها اللغة الانجليزية امثال منبر وكليسة وسراط وفردوس وسكر ومسك وفندق.

وقد اندغمت هذه المصطلحات ، والألفاظ في اللغة الانجليزية وأضحة .

ومجال القول في هذا الموضوع ذو سعة وقد تناوله عشرات الباحثين الأحانب:

- ١ والتر تايلور : ما اكتسبته الانجليزية من العربية .
  - ٢ ــ الأب لامنس: علاقة العربية بالفرنسية .
  - ٣ ـ دوزى : علاقة العربية بالاسبانية والبرتغالية .
    - } ـ قاموس اكسفورد .
      - ٥ ــ قاموس وبستر .
    - ٦ معجم الألفاظ الفلكية ، أمين المعلوف .
    - ٧ معجم الفاظ النبات الدكتور أحمد عيسى .
  - ٨ معجم الالفاظ الزراعية للامير مصطفى الشهابي .
- ٩ معجم العلوم الطبيعية والطبية للدكتور محمد شرف .
- ١٠ معجم الألفاظ الدخيلة في اللغة العربية للقس طوبيا القيسي .



# اللغة الحيروغليفية إحدى اللغات العربية

عندما حاولت قوى الاستعمار تمزيق وحدة المسلمين عمدت الى تمزيق وحدة العرب الى فينيقيين واشوريين وبابليين وفراعنة ، وحاولوا فى كل قطر اثارة روح ما قبل الاسلام ومع ان الاسلام احدث ظاهرة خطيرة اطلق عليها المؤرخون ظاهرة — الانقطاع الحضارى — فقد قام أناس من هنا وهناك يحاولون جمع القصاصات البالية من الكلمات والألفاظ ليحدثوا — تراثا — للعامية ينسبونه الى عصور وتيارات بعيدة عن العربية ولكنهم فشلوا مع الاسف وتحطمت مؤامرتهم حين واجهتهم الحقيقية التي كشف عنها احمد كمال باشا — وهى ان لغة الفراعنة الهيروغليفية لها جذور عربية ولندع هذا العلامة الباحث يعرض لنسا تلك الحقيقة العلمية التي حطمت امال الشعوبيين والتغريبيين وقضت على اهدافهم ومطامحهم .

يقول : أن كثرة مطالعتى في اللغة المصرية القديمة منذ كنت في الثامئة عشرة الى أن بلغت السنين مهدت لى سبل الوصول الى اكتشاف غريب مغيد الا هو أن اللغة العربية واللغة المصرية القديمة من أصل واحد ، وهو لغة الاعناء ان لم يكونا لغة واحدة المترقتا بما دخلهما من القلب والابدال كما حصل في كل اللغات القديمة .

وكنت قبل الآن ادرس اللغة المصرية القديمة على الاسلوب الذى تلقيقه من استاذى هنرى باشبا بركش في مدرسة خاصة على نفقة الحكومة لبئت مقتفيا منهاجه كغيرى من الاثريين الى ماقبل الآن بثمائي سنوات \_ كتب هذا في مارس ١٩١٤ \_ وفي أثقاء ذلك كنت أرى للألفاظ العربية مثيلا في اللغة المصرية القديمة وكنت ادونها شيئا غشيئا حتى كثرت واخيرا اطلعت على مقالة للمعلم نافيل الآثرى أبان فيها بناء على النقوش في الدير البحرى من زمن الدولة الثامنة عشرة أن المصريين الأو ل اشتهروا باسم الاعناء \_ ومعناه في العربية أقوام من قبائل شتى ولم يذكر النص من أين جاءوا ولكن المدن التي اسسوها باسمهم هذا في ما فوق طيبة من الجنوب الى ما بعد منف تدلنا على أنهم استعمروا تلك الجهة في بدايتهم ثم كثروا وانتشروا.

ويقول النص المشار اليه أن فريقا منهم هاجر الى جهة القيروان ودونس والجزائر وسمى نفسه أعناء ب التحنو ب وذهب فريق آخر الى أواسط أفريقية وسمى نفسه أعناء بالسنو ب ومضى فريق ثالث لعله بعض من

الغريق الثانى الى بلاد الصومال ثم اجتاز البحر الأحمر الى بلاد العرب وانتشر فيها وسار من هناك الى جنوب فلسطين وسمى نفسه — اعناء منتو فهذا الانتشار يوضح لنا أن الأعناء سكنوا تلك الجهات الشاسعة والمناطق الواسعة وبعثوا فيها لغتهم فصارت لغة أصيلة للبلاد .

ثم استنبط اعناء وادى النيل طريقة الكتابة فكان لهم الفضل على غيرهم لكنهم حصروها في ضفاف النيل ودونوا كتابتهم على الآثار بقلم الحفر البارز أو المجوف . كما أنهم رشيقوها على أوراق البردى والحجارة والأقمشة والخشب .

وهكذا نجد أن أحمد كمال باشا أظهر لنا كما يقول السيد محمد رشد رضا . أظهر لنا من الاتحاد والالفة بين اللغة العربية واللغة المصرية القديمة ما لم يكن في الحسبان ، وذلك منذ ألف القاموس الذي أورد فيه ألوغا من الكلمات الهيروغليفية الموافقة للغة العربية المصرية في الغالب أما موافقة تلمة وأما موافقة بضرب من التحريف أو القلب والإبدال المعهود مثله في اللغتين ومن المعروف أن اللغة المصرية القديمة كانت في مصر والعراق وسورية وقد ضاع أكثر لغتهم ولعلها لو دونت كاللغة المصرية لفسرت لنا من اللغة المصرية القديمة ما لم يفسر الى البوم حتى فيما نراه يخالف منها المصرية بتحريف أو تلب أو ابدال .

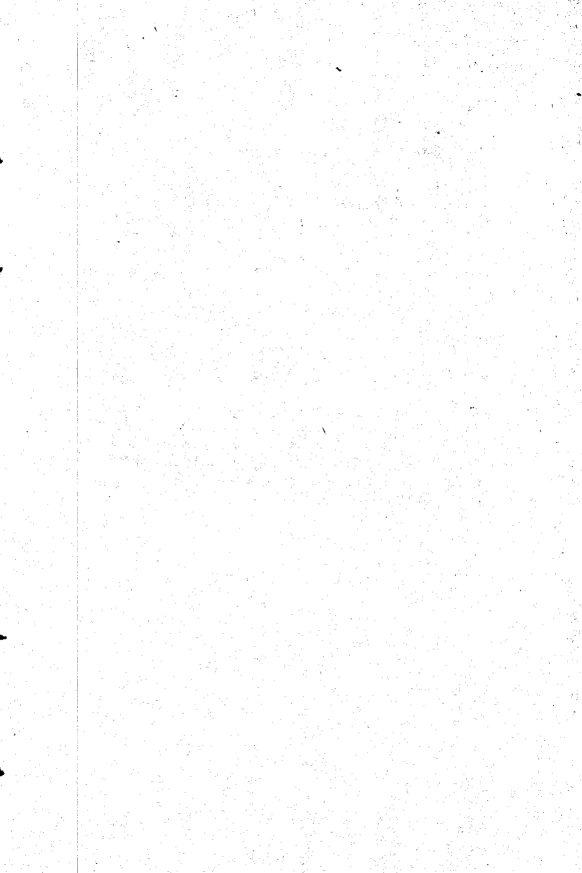
ذلك أن أحمد كمال باشا يرى أن اللغة العربية أصل للغة المرية القديمة المدونة بالقام الهيروغليني ومن لوازم هذا ان اصحاب تلك المنية كانوا من العرب ؛ ثم أنه رأى نصا يدل ظاهرة على أن العرب انفسهم أو بعضهم من المصريين وذلك النص هو ما وجد منقوشا في الدير البحري \_ مكان بجهة الاقصر \_ في زمن الدولة الثامنة عشرة \_ كان ق ٠ م - وهي ارتى دول مصر ، وقيه أن المصريين الأولين اشتهروا باسم - الاعناء - ولم يبين النص أصلهم ولا من أين جاءوا ولكنهم استعمروا الجهة الجنوبية من مصر وأسسوا المدن باسمائهم ، وفيه أن بعضهم هاجر الى القيروان وتونس والجزائر ، وبعضهم الى أواسط أفريقيا والصومال وبعضهم قطع البحسر الاحمر الى بلاد العرب وانتشروا فيها وسار من هناك الى حنوب فلسطين واطلق على كل عنو من أولئك الأعناء المهاجرين اسم مركب تركيبا اضافيا عصار يقال اعناء كذا واعناء كذا ولفظ \_ اعناء \_ عربي معناه الاخلاط من الناس يكونون من قبائل شتى . والامر المتيقن عندنا الان هو أن لغتنسا المربية الشريفة هي لفسة قدماء المصريين ومظهر مدنيتهم ونتيجة ذلك أن قدماء المصريين من العرب أو العرب منهم فهم أمة واحدة وكذلك السوريون والعراقيون .

وتكملة لذلك غان احمد كمال باشا وضع قاموسا في اثنين وعشرين مجادا ضخما قارن فيه بين اللغة الهيروغليفية واللغبة القبطية وعارض الكلمة باللغات الأخرى كالقبطية والحبشية والأرامية والعبرية ، وهو من أغرب المؤلفات في وصفه اذ يكتب الكلمة ويبين اشتقاقها ثم ما عرف عنها من الآثار غيورده بنصه ليعلم منه تاريخها ثم يردف ذلك بالألفاظ العربية التي

تناسبها فهو كتاب لغة وتاريخ واثار وعلم واشتقاق وفلسفة لغة وضعه فى نحو ربع قرن ورتب كل حرف فى مجلد واحد واضعا أولا الرسوم الهيروغليفية ثم الحروف الصوتية منها ثم ما يقابلها فى العربية ثم كتابة الرسوم والحروف معا ثم ما يقابل الكلمة باللغة الفرنسية وهو عمل شاق .

ومع الاسف غان هذا القاموس لم يطبع وقد انتقل من احمد كمال باشبا الى نجله محرم كمال وكان من المعنيين بالاثار ثم انتقل بعد ذلك الى احفاده وما يزال ثاويا لديهم ، وكان احمد كمال باشبا قد طلب الى الجامعة المصرية اذ ذلك أن تطبع قاموسه غاعترض الدكتور طه على هذا الامر . وقال غيما قال أن هذا الامر لا يرضى عنه المستشرقون وبذلك قبر هذا العمل وما زال مدفونا حتى اليوم والدكتور طه يعلم أن هذا القاموس يحطم نظرية من اخطر النظريات التى يدعو اليها الاستشراق والتغريب وهى دعوى أن هناك جنسا فرعونيا هو اسباس شعب مصر وأن هذا الجنس مباين ومختلف ومعارض للجنس العربى ، وقد ناقش هذه المقارنة الباطلة وتوسع غيها توفيق الحكيم في كتابه شمس الفكر منذ أكثر من ثلاثين عاما وما يزال يردد هذه الآراء

ولقد كان لهذه الدعوات الباطلة الداعية الى رد العرب الى تاريخ ما قبل الاسلام جولة ودعاة ومدارس وقد سقطت جميعها لاتها لم تجد \_ تراثا \_ تستطيع أن تستند اليه وكل ما عرف في تاريخ ماقبل الاسكلم من حكمة وموعظة أو ضوء غائما هو من تراث النبوة الابراهيمية الحنيفية التى سادت هذه الارض في العراق والشكام وغلسطين ومصر والتى تركت اثارها في الديانتين اليهودية والمسيحية ثم جاء الاسلام ليصحح الرسالة ويضعها في مكانها الحق منكرا للعنصرية واستعلاء القوميات داعيا الى النقاء الأمم والشعوب تحت لواء التعارف الجامع القائم على تبادل المنافع والسلام والاخاء البشرى .



### هذه الأمة الوسط

من هذا المنبر احيى اخى الاستاذ عبد السلام العمرى رئيس تحرير مجلة الخفجى فهو دائما يذكرنا في افتتاحياته بالاصالة ويرد عن هذه الامة الوسطى عادية الدعايات الضارة والشبهات المثارة ولقد تذكرته وأنا أثرا هذا النص الذى أورده ( برنزام توماس ) في كتابه ( العرب ) الذى القاه كمحاضرات في معهد لويل بمدينة برستون حيث يقول :

ليس في العالم أمة تفوق العرب في الكرم المطبوع مانهم يعطون بالتدين ويعطون عطاء القلب المفعم باريحية العطاء لا يشحون ولا يحسبون حساب المثوبة المنظورة وانما يجودون عفو السليقة المطبوعة على هذه الخصال .

وقد هزنى الاعجاب عشرين مرة لا مرة واحدة أو مرات تليلة بما شهدت من الدلائل الصغيرة العارضة التي كشفت عما جبل عليه رفقائي البدو من السجابة الانسانية فقد كنت بعد ساعات العطش والركوب المضنى اخف وسعى واحد أو اثنان منهم الى عين ماء طال بنا ارتقابها لنسبق الى وردها فكان السابقون معى يرقبونني وعلى وجههم امارات الرضى والاغتباط اذ انا مقبل على الماء اطفىء غلتى في شوق ولهفة . بيد أن واحدا منهم لا يبيح لنفسه قطرة من الماء يبل بها شفقيه قبل أن يصل رفاقه المتخلفون ولعلهم لا يصلون الا بعد ساعة طويلة ليشربوا معا مجتمعين ولاحظت مرة أن احدهم تد ادخر كسرة خبز اعطيته اياها ليتاسمها رفيقه وندر جدا أن عبرنا بخيمة كاننة ما كانت من الضعة والشظف دون أن يعدو الينا صاحبها ملحا علينا في مقاسمته قعب اللبن والتمرات التي عنده وربما كان في أشد الحاجة اليها والك لغريب ما راك من قبل ولن يراك بعد ارتحالك ولكله على هذا يؤثرك على نفسه ويعطيك ما هو في أمس الحاجة اليه » .

ولا ريب أن هذه الأصالة العربية التي أشار اليها برترام توماس عن مشاهدة وتجربة قد عرفها كثير من الرحالة الأجانب الذين جاسوا خلال الديار ، وهي معين لا ينضب من ذلك الكرم الاصيل الذي يملأ النفس العربية البدوية منذ قرون طويلة ، والذي يعود حتى الى ما قبل الاسلام ، يعود الى عطاء الحنيفية الابراهيمية التي اقامها ابراهيم عليه السلام من بعده في الجزيرة العربية وحملته كل الموجات المتوالية التي هاجرت من الجزيرة وانطلقت الى الأفاق حتى بلغت ما بين النهرين شرقا وافريقيا متجاوزة مصر وليبيا . . فلما جاء الاسلام كانت هدده الأرض كلها قد نبتت فيها غراس الأصالة الحنيفية الابراهيمية التي وصلت الى المحمدية .

ولمل (م. متنجو) مؤلف كتاب المعجزة العربية قد أشار ألى هــذا المعنى حين قال « انبعثت حركة فى أواخر القرن الهجرى الاول: حركة فكرية واسعة اذكت جامعات الشرق ولم تستفد من هذه الحركة لا السريانية ولا الفارسية ولا اليونانية وانما استفادت منها لفة شعب عاش لحد ذاك خارج حدود العالم المتمدن ولم يكن في الظاهر ما يحدوه الى الاضطلاع بالدور الخطير الذي قام به مع ذلك في تاريخ الحضارة وهذا الشعب هو الشعب العربي » .

لقد قدمت هذه الامة الوسط الاصالة الى العالم كله فى ذلك الوقت بعد ما حملت به قرونا طويلة وما زالت تحمل فى اعماقها هذا الروح وهذا الايمان .

يقول مغيد الشوباشى: بينها كانت آداب الأمم القديمة ذات الحضارات تشهر أغلب موضوعاتها من الاساطير والمعتقدات انتشر في الجزيرة العربية لأول مرة في التاريخ شبعر مختلف الطراز يحرص ناظموه على الصدق في التعبير عن مشاعرهم ، وتصوير المشاهد التي تحيط بهم والاحداث التي تقع لهم شمر يفسر حياة الناس واهتماماتهم تفسيرا واقعيا صادقا دون أن يلجأ الى ما ساقته اليه القصة الهندية والفارسية والمصرية القديمة أو ملاحم الاغريق ومسرحياتهم الى المبالغة غير المقبولة ، والى التفسير الاسطورى الوثني غير المعقول ، والباحث في شعر الجاهلية يستخرج منه عادات العرب وآدابهم واخلاقهم وطبائعهم وسائر أحوالهم ، ولذلك قال ابن خلدون : الشعر ديوان علوم العرب وأخبارهم وشاهد صوابهم وخطئهم واصل يرجعون اليه في الكثير من علومهم وحكمهم ويزيد على ذلك أنه مستودع عاداتهم وإخلاقهم وأدواتهم وصناعتهم وقد صدق في ذلك ، بينها شعر الاغريق اللحمي يصور عالما وهميا لا تكاد تقوم صلة بينه وبين الحياة الحقيقية للمجتمع الاغريقي »

وهكذا نجد أن هذه الامة الوسطى التى اختارها الحق تبارك وتعالى لحمل رسالته كانت غير مفرقة فى الأوهام والأساطير ، وكانت الديانات السماوية التى نزلت عليها منذ فجر الرسالة الربانية قد هذبتها وصهرتها واعدتها لتحمل الرسالة الخاتمة ولتكون قائدة رسالة الحق وكلمة التوحيد الى البشرية كلها .

ولذلك مقد اعطت البشرية كلها دين التوحيد وحملته الى كل أرض ، وحملت الى أوربا الصناعات والفنون بل حملت الكثير ، حملت العلوم والبذور الى أوربا بع مفاهيم الأدب الرميع الأخلاقي الطابع: الواقعي الأداء .

يقول مفيد الشوباشى: لم يعرف غرب أوربا من غنون الأدب قبل احتكاكه بالعرب غير القصة الخرافية والملامح الاسطورية ولم تتغير تلك الحال الا عندما خطفت الحضارة العربية الاندلسية أنظار أمراء الجنوب الفرنسى وخلبت البابهم وأشعرتهم بتأخرهم فراحوا يأخذون باسباب الرقى الحضارى ويحيطون أنفسهم بمظاهره ويحاولون احتذاء العرب فى كل حركة وسكنة وفى كل مظهر ومخبر فاحدث ذلك تحويرا فى ادراكهم العقلوليسي ، •

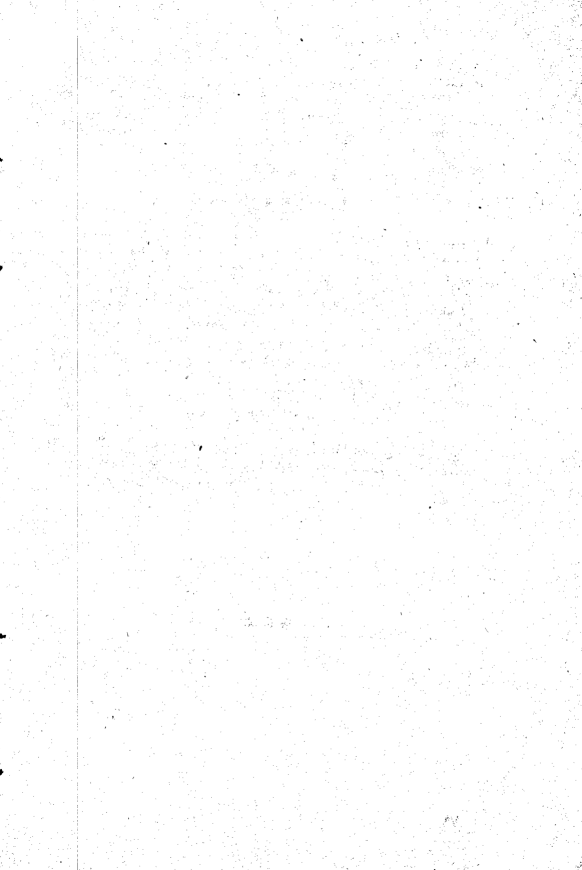
وهكدًا نجد أن تلك القيم الاصيلة التي ارسى دعائمها الأنبياء ابراهيم واسماعيل وجددها محمد صلوات الله عليهم جميعا هي التي صنعت هذا الوجود الذي اعطى للبشرية وما زال يعطى ولن تستطيع محاولات التغريب تجريدها من تلك القيم أو هدم هذه الأخلاقية الاسلامية الربانية وما تزال هذه الامة مؤهلة لتحمل رسالة الحق الى اطراف الارض مرة أخرى .

#### \* \* \*

#### مرض التطلعات العصرية

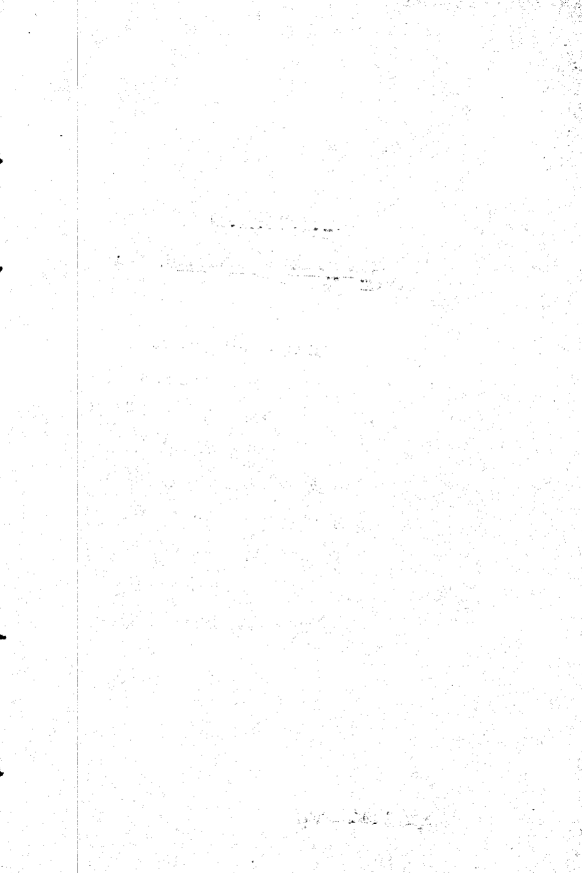
سجلت الدكتورة امرين هيكمان استاذة علم النفس بجامعة كاليفورنيا ملاحظاتها الطبية انناء قيامها بعلاج قرابة ثمانية آلاف من المرضى بالاضطراب النفسى ، ودونت تشخيصها لأسباب اصابة بعضهم بأمراض بدنية كقرح المعدة وارتفاع ضغط الدم وامراض القلب والحساسية والاضطرابات المعوية وغيرها ، وقالت في تقريرها أن مصدر ذلك هو « المبالغة في التطلعات » والاسراف في الطموح الى متطلبات الحياة العصرية وانصراف النفس الى أهواء اقتناء الفساخر من السيارات والزوارق والأدوات المنزلية وأجهزة الترفيه وأحدث الأزياء والطموح الى تقليد الآخرين ممن هم على مستوى اقتصادى أرفع وقالت ان هؤلاء الطموحين يستهلكون صحتهم ويرهقون اعصابهم وقررت أرفع وقالت الأمراض النفسية الشائعة في العصر الحديث مصدرها الهموم الناشئة عن انشغال البال بجمع الكماليات .

ولا ريب أننا نحن المسلمين نجرى الآن في هذا الطريق الخطر ، ولدينا محاذير كثيرة في القرآن وفي سنة نبينا عليه الصلاة والسلام ازاء هذا التحدى النفسى والصحى الخطير . . .



# السباب الراسيع السستسسا رسسيسنخ

- ١ ـ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم ٠
  - ٢ ـ عدالة الفتح الاسلامي .
  - ٣ ــ الفردوس الاسلامي المقود .
    - ٤ ابن خلدون وابن الأزرق .
- ٥ ظهور الاسلام علامة بدء العصر الحديث .
- ٠ يقظة العالم الاسلامي انبعثت من اعماقه .
- ٧ عندما عرف الغرب حقيقة صلاح الدين ٠
  - ٨ مخطوطات كهف قبران .
  - ٩ ــ حول علاقة شارلمان وهارون الرشيد .



# سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم

في كل يوم يكشف العلم في الآفاق جديدا يضيء به الطريق الى الله ، وفي كل يوم تكشف الحفريات جديدا من باطن الأرض ينبر الطريق الى الله ويؤكد حقائق القرآن ، ويكشف عن اعجازه التاريخي والعلمي والبياني جميعا ،

ومع السنوات تطرح الحفريات الاثرية حقائق كثيرة ، لقد ارادوها في سبيل تأييد مفاهيم التوراة المحرفة ومنطلق الدعوة التلمودية الزائفة ، ولكن الحق الذي قامت عليه السموات والأرض ابي الا أن يكسف احلامهم ويكشف فساد اهوائهم ويزلزل ما بيتوه ورسموه من اكانيب وسلموم ، وجاءت الحفريات كلها تصدق القرآن وتكشف زيف ما كتبوه في بابل ، وفي اكثر من موقع في جزيرة العرب وامتدادها الى الشام ومصر ، جاءت هذاه الأحداث الكبرى ، عاد وثمود وقوم لوط وما تزال آثارها باقية عبرة للأجيال المتوالية وتصديقا للقرآن وهي تحت أقدام العرب خلال رحلاتهم : رحلتي الصيف والشناء الى الشام والى اليمن .

ولذلك كانت عبارة القرآن دقيقة وواعية حين قال (تمشون في مساكنهم) في السنوات الأخيرة تكشفت حفريات عن كهف الرقيم الذي سجل القرآن الكريم قصته وكانت وجهة البحث في العصر الماضي قائمة على انكار الآيات والتشكيك فيها ثم جاءت ابحاث العلماء في قلب الأرض تستخرج الحقائق.

يقول الاستاذ عباس مجمود العقاد: لقد انكروا قصة عاد وثمود وظنوا أن هذه القبائل لم يكن لها وجود تاريخي لأنها لم تذكر في أخبار العهد القديم فتبين أنها مذكورة في تاريسخ بطليموس وأن عاد ارم هي (عاد راميت) اليونانية وأن أخبارها محفورة على آثار هيكل مدين التي عثر عليها المؤرخ التشيكي موزيل ، ويقول الاستاذ عبد الحميد السحار: لقد حدد بطليموس في اطلسه موقع عاد وثمود وكشفت الحفريات عن مدائن صالح وعثر على بعض الخطوط الثمودية في ثمسود وفي الطائف كذلك فأن الدكتور اولبرايط استطاع أن يكتشف موقع قريتي سدوم وعموره وثلاث مدن آخري وهي التي كان يقيم بها قوم لوط ودمرها عليهم الله تبارك وتعالى وقد اختلف المؤرخون حول قصة سدوم وعموره وحول موقعها حتى جاء الدكتور اولبرايط المؤرخون حول قصة سدوم وعموره وحول المقعها حتى جاء الدكتور اولبرايط فلكتشف هذه المنطقة المجاورة للبحر الميت وقد مر عليها أربعة آلاف سنة وتثبت الحفريات التي أجراها علماء الاثار أن ذلك القصة حقيقة بكل تفاصيلها وتثبت الحفريات التي أجراها علماء الاثار أن ذلك القصة حقيقة بكل تفاصيلها فقد قام الدكتور أولبرايط واسسسعة النطاق في وادى الاردن وعلى

سواحل البحر الميت وهما المكانان اللذان يظن أن سدوم وعمورة والدن الثلاث الاخرى كانت نيها ، وانتهى البحث الى ان الحادثة ليست خرافة ولا رمزية بل هى تاريخية بكل تفاصيلها وخلاصة القصة هى أن حوالى القرن التاسع عشر قبل الميلاد انحدر ابراهيم الخليل من بلاد النهرين الى فلسطين ومعه اهل بيته وابن اخيه لوط واهل لوط وقد اختار لوط دائرة الاردن : الى الوادى الذى كانت نيه سدوم وعموره واقام بسدوم ، واختسار ابراهيم المرتفعات التى في الشمال وضرب خيامه في موقع يقال له (بلوطات ممرا) .

ويقول الدكتور اولبرايط أن احداثا كثيرة وقعت غازالت مدن طروادة وبابل وبعلبك وكرطاجة وبطرا وبومباى وتدمر وغيرها ، ولكن هذه الاحداث لم تمع أى أثر من هذه الآثار محوا تاما بل لا يزال لكل منها آثار تدل عليها وعلى ما كان لها من المجد والعظمة ، ونقول هذه هى حكمة آلله الدالغة (ولقد تركناها آية غهل من مدكر) وأن سنن الله في الامم والحضارات الذي كشفه القرآن الكريم يصور كيف أن ما من أمة بفت أو أنسدت أو خرجت عن أمر الله وحدوده ، الا وقد دمرت ثم تركت منها بقاياها لتكون عبرة للأحيال التالية .

ويتول الدكتور اولبرايط: ولم يبق لها اثر قط مما جعل المؤرخين يعتقدون انها خرافة ، وقد اكتشف الدكتور اولبرايط آثاراً يمكن أن يستدل منها على محة القصة فقد وجد هناك اثار حصن قديم يعلو نحو خمسمائة قدم على سطح البحر الميت .

يتول: من المحتمل أن يكون البحر الميت قد طما على الخمس المدن التى كانت في دائرة علماء الجيولوجيا يؤكدون أن هذا البحر يغمر اليوم بلادا كانت آهلة بالسكان والمسدن الخمسة هي : سدوم وعمورة وادمة وبلع وصبويئم وقد اشتهر أهسل سسدوم والقرى الأخرى بشرورهم وانفماسهم في شهواتهم البهيمية ولا سيما المحرمة منها وأن أهل سدوم عندما علموا بوصول الرجال الثلاثة الى منزل لوط ابن أخى ابراهيم أرادوا أن يرتكبوا معهم موبقا ولكن لوط دافع عنهم فأبي أهل سسدوم ألا أن يرتكبوا الجرم والبغضاء ، ولكن الضيوف تمكنوا من الفسرار وأقنعوا لوطا وأهل بيتسه بالفرار معهم .

وامطرت سماء سدوم وعمورة كبريتا ونارا من السماء ويقول الدكتور اولبرايط أن الفازات الكثيرة تصاعدت من الآبار التي التهبت اما بسبب زلزلة او بسقوط صاعقة من الجو ، وان كلا السببين يكفى لاشعال الآبار وحفلها اتونا يلتهم ما دوله من نبات وحيوان وانسان ، وان مثل هذا الحادث غير مناقض للنواميس الطبيعية بل ان له في التاريخ نظائر كثارة ،

يشير الدكتور أولبرايط الى هذه المنطقة فيتول:

اذا وضعت الخارطة امامك ورسمت خطا من بحر الجليل مارا بوادى الاردن غالبحر الميت عالبحر الاحمر عبلاد الحبشة كان ذلك ما يسميه علماء

الجيولوجيا - منخفض ارتبريا - اذ يقولون ان الكرة الأرضية انخفضت في زمن من الازمان على مدى الخط المذكور فأصبح بحر الجليل يعلو ٦٥٣ قدما على سطح البحر المتوسط حالة ان البحر الميت أصبح تحت مستوى البحر المتوسط بزهاء ١٣١٦ قدما وهذا دليل أن المدن الخمس التي كانت هناك غمرها البحر الميت وانخفض معها الى أسلم وقد احترقت بالفاز واختنق اهلها بالفازات المنبعثة عن ذلك .

وهذا الحادث الذي كشفته الابحاث الجيولوجية والاثرية هو واجد من احدات كثيرة انكرها خصوم الاسلام والوحى فجاءت الوقائع العلمية لتؤكد وجودها:

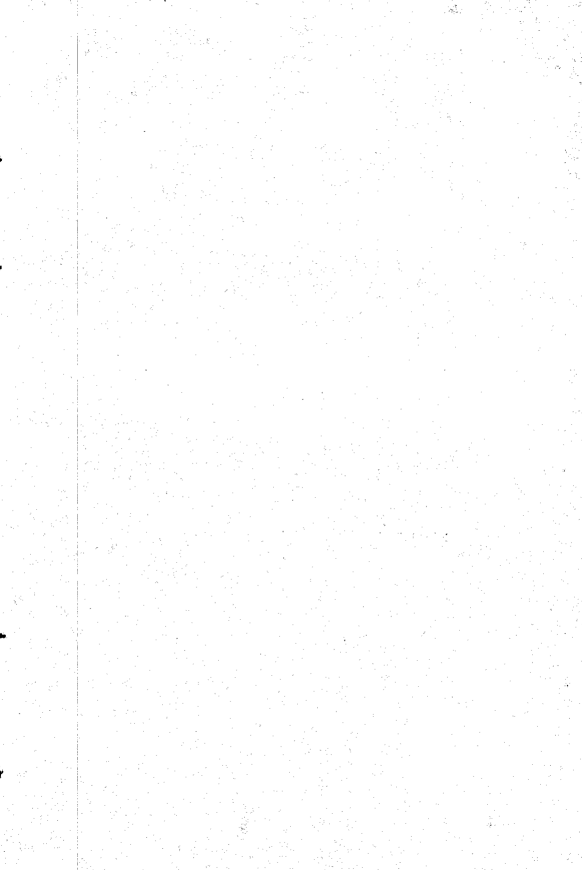
أولا : انكروا قصة الطوفان والسفينة فوجد العلماء الحفريون هذه القصة مكتوبة على حجارة قديمة من آثار وادى النهرين ووجدوها منقولة متواترة على الالسنة والاثار بين اقوام كثيرين في أمم الشرق والغرب .

ثانيا: انكروا قصة السيل العرم وقصة الرهة الحبشى وهلاك جيشه فوجدوا اثار السد ووجدوا عليها اسم ابراهيم ووجدوا خبر ( الجدرى ) الذي ابتدا بعام الفيل .

ثالثا : انكروا قصة عاد وثمود وظنوا ان هذه القبائل لم يكن لها وجود ثم تبين وجودها .

رابعا: انكروا قصة سدوم وعمورة فجاء الكشف الاثرى ليؤكد صحتها ويصادق البحث ما أورده القرآن الكريم (( ولقد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السوء أقلم يكونوا يرونها )) .

وبعد غندن في اطار الاسلام وتحت ضوئه ننظر الى كل هذه المعطياتُ التي تقدمها العلوم التجريبية أو الكشوف الاثرية على أنها أضواء كاشفة تثبت قلوب المؤمنين وتؤكد لهم الحقيقة الكبرى والأساسية والواحدة : وهي وجود الله تبارك وتعالى وصدق وحيه .



### عدالة الفتح الإسلامي

من اعظم الصيحات المدوية التى ايقظت الفكر الغربى وحولت تياره نحو الاعتراف بفضل الحضارة الاسلامية بعد فترة طويلة من العقوق : هو ما كتبه توماس كارليل في كتابه الأبطال عن رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم في باب ( البطولة في صورة النبوة )) ٠٠ ثم جاء كتاب حضارة العرب لجوستاف لوبون فاتصف المسلمين والاسلام وان كان في صميم رايه في الدين ليس على ما يحب المسلمون بل انه نفسه لم يكن مؤمنا بالمسيحية ، وتلك خلة نجدها في كثير من الباحثين الغربيين وفي المستشرقين ، ولعل مما يؤخذ على جوستاف لوبون نسبته هدذه الحضارة الى العسرب وتسميتها باسمهم مع انها حضارة السلامية ويرجع هذا الى غلبة فكرة العنصرية التى طافت ربحها باوربا ثم تأثر بها الشرق من بعد ٠

● يقول جوستاف لوبون: للاسلام وحدة الفخسار بأنه أول دين قال بالتوحيد المحض الخالص وبأنه أول دين نشر اتباعه ذلك التوحيد في انحاء العالم فالاله الواحد المطلق الذي دعا اليه الاسلام منزه عن شريك له مهيمن على كل شيء ، وتشتق سهولة الاسلام من التوحيد المحض ، وفي التوحيد سر قوة الاسلام . والاسلام ادراكه سهل ، خال مما نراه في الأديان الأخرى وياباه الذوق السليم من المتناقضات والغوامض ولا شيء اكثر وضوحا وأقل غموضا من أصل الاسلام فائك اذا اجتمعت بأي مسلم من أي طبقة رايته يسرد لك أصول الاسسلام في بضع كلمات وهو بذلك على عكس غيره ممن لا يستطيع الحديث عن الدين من غير أن يكون من علماء اللاهوت والجدل .

وقد ساعد وضوح الاسلام ما امر به من العدل والاحسان على انتشاره في انحاء العالم وبذلك تفسر سر انتحال كثير من الشعوب للاسلام ومن الذين كانوا تابعين لحكم القياصرة فأصبحوا مسلمين حين عرفوا اصول الاسلام كما نفسر به السبب في عدم تحول أية أمة بعد أن رضيت الاسلام دينا .

يقول جوستاف لوبون في موقف الاسلام من الأديان الأخرى:

والاسلام من أكثر الديانات ملاءمة لناخ العالم واكتشافاته ومن أعظمها تهذيبا للنفوس ودعوة الى العدل والاحسان والتسامح .

والبوذية وان قامت جميع الاديان الشرقية على غلسغة تراها مضطرة الى التحول حين تبدو للجموع وهى لا شك دون الاسلام تأثيرا غيها ، وتأثير دين محمد في النفوس اعظم من تأثير اى دين آخر ، ولقد دخلت دولة العرب في التاريخ ولكن الدين الذى كان سببا في قيامها لايزال ينتشر والسهولة التي انتشرت بها شريعة الاسلام في العالم شاملة للنظر والمسلم حيث يمر يترك دينه وخلقه ، وقد بلغ عدد اتباع النبي الملايين الكثيرة في البلاد التي يترك دينه وخلقه ، وقد بلغ عدد اتباع النبي الملايين الكثيرة في البلاد التي دخلها تجار العرب بقصد التجارة لا بقصد الفتح ، كبعض اجزاء الصين وأمريقيا وآسيا الوسطى وروسيا وقد اعتنقت هذه الملايين الاسلام طوعا لا كرها ولم نسمع أنه ارسل جيش مع أولئك التجار المشرين لمساعدتهم وفي الهند لم يوفق مبشرو البروتستانت على الرغم من مظاهرة حكومتها لهم ما أصاب حصارة العرب ، لم يمس الزمن دين محمد الذي له الآن من النفوذ ما أصاب حصارة العرب ، لم يمس الزمن دين محمد الذي له الآن من النفوذ ماكان له في الماضي ولا يزال ذا سلطان كبير على النفوس وهو في ذلك خلاف الاديان الاخرى التي تخسر كل يوم شيئا من قوتها .

• وتحدث جوستاف لوبون عن عدل الفقح الاسلامي فقال أن العراب وهم أعقل من الكثيرين من أقطاب السياسة في الزمن المستديث ، كانوا يَعِلْمُؤْنَ جِيدًا أَن النظم الواحدة لاتلائم شبعوب الأرض قاطبية ، وكان من سيأسيتهم أن يتركوا الامم حرة في المحافظة على قوانينها وعاداتها ومعتقداتها كان يمكن أن يعمى نتوح العرب الأول ابصارهم نيقترنوا من المظالم مالم يقترنه الفاتحون عادة وليسيئوا معاملة المغلوبين ويكرهوهم على اعتناق دينهم ونشره في انحاء العالم ولكن الخلفاء السابقين الذين كان عندهم من العبقرية ما ندر وجوده في دعاة الديانات الأخرى ادركوا أن النظم والأديان ليست مما يفرض قسرا معاملوا الكثير من الشمعوب وكل قطر استولوا عليه بلطف عظيم تاركين لهم توانينهم ونظمهم ومعتقداتهم غير فارضين عليهم سوى جزية زهيدة في مقابل حمايتهم لهم وحفظ الامن بينهم ، الحق أن الأمم لم تعرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب ، ورحمة العرب الفاتحين وتسامحهم كانا من اسباب اتساع فتوحهم واعتناق كثير من الامم لدينهم ونظمهم ولغتهم التي رسخت وهاومت جميع الغارات وبقيت قائمة . وأشار جوستان لوبون الى معاملة عبيدة بن الجراح لأهل حمص نقد رد عليهم ما حباه منهم باسم الجزية عندما بلغته حشود الروم في اليرموك قائلا: « سكتنا عن نصرتكم والدفع عنكم فأنتم على امركم » .

وغادر مدينتهم منسحبا بجيشه ، مما دعا اهل حمص للقول:

لولايتكم وعدلكم احب الينا مما كنا نيه من الظلم والضيم ولندنع جند هرقل عن المدينة مع عاملكم .

وقارن جوستاف لوبون بين تصرف السلمين هذا في عدلهم ورحمتهم وسماحتهم وبين تصرف بريطاتيا واستعمارها .

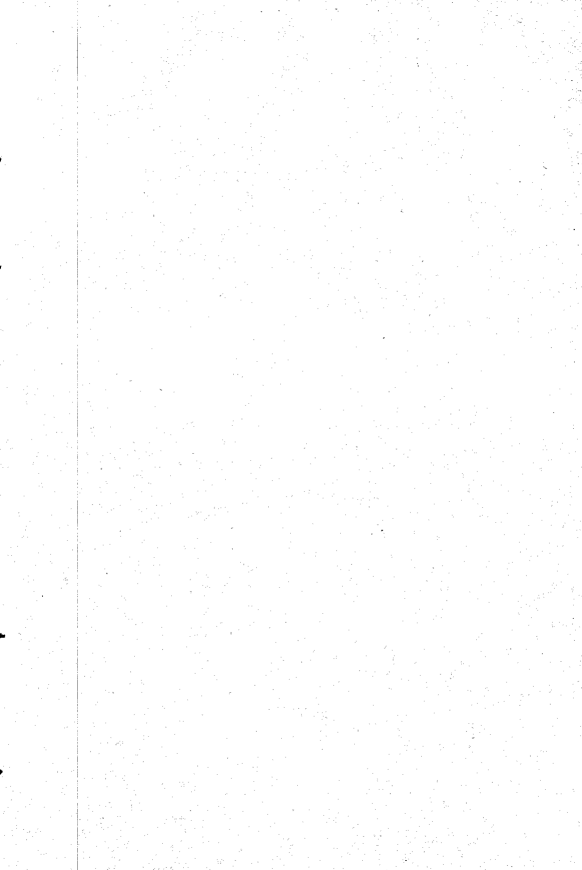
قال أن اللورد مابورن رئيس وزراء بريطانيا في عهدد الملكة فكتوريا التريب من عصرنا هذا سنة ١٨٤٠ ـ لقد خاض هذا الرئيس السياسي مع

الصين « حرب الأفيون » المشهورة فأدار عليهم المدافع من سفله الحربية ومن النقاط التي ارتكز عليها في السواحل فصبت عليهم شواظا من النيران بلا رحمة ولا هوادة فأحرقت المدن والمنازل والسكان بما فيها من الشمسيوخ والنساء والاطفال حتى اكرههم على قبول هذه التجارة المحرمة في بلادهم ليربح كل سنة من هذا السم القاتل ومن تلك الضحايا البريئة ١٥٠ مليونا من الجنيهات وقد بلغ ضحايا المدخنين لهذا السم كل سنة اكثر من نصف مليون شخص — ( اى ٦٠٠ الف ضحية ) .

وقال جوستاف لوبون: الحق أن الأمم لم تعرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب ، أن الأسلام هو الذي أعطى المسلمين هذه الرحمة ، وهذا التسامح ونحن راينا صورا مختلفة مثل حرب الأفيون وأقسى منها حروب الاستعمار الحديث وأشد منها ظلم الصهيونية وقسوتها وجبهسا الدماء والعدوان والإبادة .

#### موسى بن ميمون كتب مؤلفاته بالعربية وزيفها اليهود

حاولت الصهيونية أن تجعل لها تراثا في الفكر اليهودي القديم الذي كتب بالعربية فأخذت كتب موسى بن ميمون التي الفها باللغة العربيسة فنتلتها الى اللغة العبرية وهذا من خداع اليهود والادعاء بأن لهم تراثا قديما بلغتهم التي قامت منذ الفي عام . . وقد كشف زيف هذه الحاولة الدكتور عثمان أمين في مؤتمر العلوم الانسانية الذي عقد في جامعة هارغارد واشتركت فيه خمس واربعون دولة ٠٠ وكان كشفه لذلك بمثابة منبلة رجت اركان المؤتمر ، حيث قدم لهم كتاب موسى بن ميمون : ( دلالة الحائرين ) وطالبهم بأن يتقدم أحدهم لقراءته غلم يستطع أحد ، ذلك أن كتاب « دلالة الحائرين » كتبه موسى بن ميمون اصلا باللغة العربية وبالحروف العربية غير انهم بعد مرور وقت طويل من كتابته قام اليهود بمحاولة لتغيير شكل الكتاب حتى يظهروا للعالم أنه مكتوب باللغة العبرية اصلا ولم تخرج المحاولة عن استبدال الحروف العربية بحروف عبرية فبقيت مادة الكتاب باللغة العربية في جوهرها وأن كانت حروف هذه المادة بالعبرية وقد كشف الدكتور عثمان أمين هذا السر عندما اعجزهم عن فهم ما يقرءون له لأن نطقه بالعبرية ومعناه بالعربية وكان ذلك دحضا لما حاولوا أن يثبتوه من أن لهم دورا في الفلسفة والعلم والحضارة .



#### وانشق القمير

كشفت رحلات الفضاء عن تصديق للحقيقة بانشقاق القبر ، ووجد العليل الذى يثبت المعجزة التى اتى بها النبى محمد قبل ١٣٩٣ سسنة كما يذكر الكاتب الانجليزى ( دنيس جونسون ) واشار الى الشرخ الموجود على القمر والذى يبلغ الميل عرضا والذى يسميه العلماء ( المريز هارلى ) مان القمر قد انشق فعلا فى الساعة السابعة من مساء ذات يوم فى مكة الى نصفين ، وان هذا الشرخ الذى يبلغ الميل عرضا هو جزء من الخط الذى حدث عند انشقاق القمر .

واشار الباحث الى ان فى القرآن اشارات متعددة للقبر الذى كان رمزا للقوة لدى العرب والآية الكريمة تقول فى القرآن « اقتربت الساعة وانشق القبر » ذلك أن هذه المعجزة جاعت فى ذروة مطالبة أهل الجزيرة المربية محمدا (صلى الله عليه وسلم) أن يثبت نبوته كما نعسل الأنبياء من قبل أن يشطر محمد القمر حيث يكون بدرا الى شطرين ليثبت أنه حقا نبى الله .

وكان القبر يعتبر في ذلك الحين كبير آلهة العرب الوثنيين ولما سبع محمد طلب ما كان يريده أهل مكة توجه الى ربه وقد حقق الله لنبيه هذه الدعوة فانشق القبر الى شطرين ابتعد احدهما عن الآخر مسافة ثم عادا فالتحما هـذا ما أوردته صحيفة الجارديان التى نشرت بحث الكاتب الغربى وهو لا يتعارض مع الرواية الاسلامية ، كذلك كشفت ابحاث العلماء عن الأرضين السبع فقد استطاعت الأبحاث العلمية العصرية أن تقدم عددا من الحقائق عن جوف الأرض :

تتول ان الحدود الخارجية لنواة الأرض تقع على بعد ٢٩٠٠ كيلو متر من سطح الارض وان طـــول قطر الارض ٢٩٠٠ + ٢٩٠٠ \_ \_

- ۱ ـ غلاف غازی .
  - ٢ ـ غلاف مائى .
- ٣ ـ قشرة الارض .

من المانييل الأعلى والمانييل الأوسط والمانييل الأسفل وباطى الارض وقد اثبتت الابحاث أن الارض تتكون من ثلاثة أغلفة رئيسية ابتداء من مطحها حتى المركز وأن درجات الحرارة عالية جدا في باطن الارض تصل الى عدة الاف درجة مئوية في الجزء الاسفل من المانييل وفي النواة وأن النواة تنقسم الى قسمين :

النواة الخارجية والنواة الداخلية وتحيط الأولى بالثانية . وللنواة الخارجية خواص المواد السائلة على ليست صلبة وان الموجات الزلزالية الطويلة تخترق النواة الخارجية التي لها خاصية السيولة بينما لا تستطيع الموجات العرضية اختراق هذا الجزء من باطن الارض .

ويوجد في باطن الارض معادن كثيرة ومواد تتحول الى معادن .

ونواة الارض تتكون من مركبات الحديد .

ويبلغ وزن النواة ثلث وزن الأرض .

وقالت الابحاث ان عمر الارض لا يتجاوز بأى حال من الاحوال خمسة مليارات من السنين .

هذا ما اورده الدكتور ليوبيينج وهو يكشف عن حقيقة اوردها القرآن الكريم منذ اربعة عشر قرنا من أن الأرضين سبعة وصدق الله العظيم .

### حقائق عن الحضارة الاسلامية

هناك جملة حقائق عن اثر الحضارة الاسلامية في التقدم المعاصر لايمكن تجاهلها:

اولا: يرجع الفضل الاكبر في نجاح فاسكودى جاما ورحلاته الاستكشافية فيه الى ما افاده من المراجع الجغرافية العربية التى ترجمت في اسبانيا ومن مدرسة الخرائط التى قامت في جزيرة ميورقة معتمدة على جهود العرب السابقة وفوق هذا كله فقد كان دليله الذي قاده من شرق افريقيا واوصلة آمنا الى الهند هو الملاح العربي المشهور: احمد بن ماجد .

ثانيا: تفوق الغزالي على ديكارت في نقطتين :

اولاهما: انه حدد العلم اليقيني قبل ان يتقدم في اختباراته وابحاثه حتى يكون التحديد ميزانا يزن به العلم اليقيني من غيره .

ثانيهما: هي أن تعريف ديكارت للعلم اليقيني في ضعف ، بل مما يدعو الى الشك أذ جعل معيار صدق المعرفة وضوحها ونسي أن الوضوح أمر نسبي .

ثالثهما : عظمة الدور الذى قدمته الحضارة الاسلامية في الاندلس والذى نقله الغربيون حتى يصفه احد الكتاب الغربيين : لا تدرك عظمة المسلمين العلمية حتى تدرك الروح التي كالمحوا بها في سبيل العلم وقد عدت المعارك التي خاضها العرب ضد الفرنجة في الاندلس وحدها .٣٧٠٠ معركة وان أمة تكون أيديها معلولة بثلاثة آلاف وسبعمائة معركة ثم لا تنسى رسالة العلم المقدسة بل تبلغ بالعلم ذروة الرقى والتقدم : لامة عظيمة حقا .

رابعا: أعلن الدكتور الطبيب موريس بوكاى بعد دراسات طويلة قام بها لكل من التوراة والانجيل والقرآن تبين له بما لا يقبل جدلا ولا نقاشا: أن القرآن هو الكتاب المنزل من السماء وان آياته الكونية لا تصادم اى حقيقة علمية وأن صدقه في هذه النظريات يؤكد أنه وحى من (( الله )) انزله على خاتم الرسل سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام .

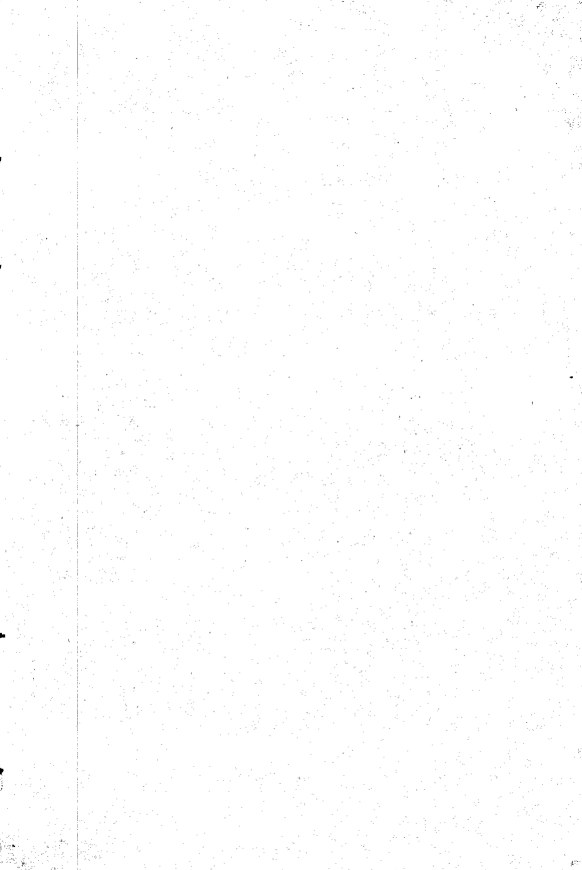
خامسا : عظمة التراث الاسلامي :

#### يقول هاملتون جب:

باستطاعة العرب أن يفاخروا غيرهم من الأمم بما في أيديهم من جوامع الكلم التي تحمل سمو الفكر وأمارات الفتوة والمروءة وما لا مثيل له ، وأيجاز التليف عند العرب يأتي من الايجاز الذي كان تركزا بالتقطير ، ثم كيف ننسي بعض قصائد المتنبي وهي كالأسهم صيغت من حكم خالصة تسمو قدرا على مجلدات ، كيف ننسي أن العرب قد وضعوا في مجال العلوم الرياضية والكيماوية من الاصطلاحات التقيقة ما يسير اليوم في خط متواز مع أحدث الأبحاث في العلوم ، يقال هذا عن ظاهرة جوامع الكلم في الأدب العربي وظاهرة الايجاز في القرآن ويقال هذا لمن يزعمون أن الأدب العربي لا يحمل عيونا كثيرة مثل الالياذة في أغريق ، ويقال لمن يبحثون عن ظاهرة التفاصيل في الآداب اليونائية ، يقول جب : أن عدد الأبيات الشهيرة التفاصيل في الآداب اليونائية ، يقول جب : أن عدد الأبيات الشهيرة بما تحمله من ثروة لا يعدو في الألياذة مائة بيت وما يتبقى بعد ذلك ليس الاحشوا وتطويلا وتصنيعا ،

#### اخر العسامود:

هناك بون شاسع وعميق بين الناجحين والعظماء في مغهوم البطولة فالعظماء هم الذين قدموا لأمتهم اضافة حقيقية على طريق التقدم في حياء وتواضع دون أن يبهرهم عملهم أو يستعلوا به أو يطلبوا أجسرا أو جزاء وربما لم يعرف جيلهم قسدرهم ولا فضلهم وربما عاشوا حياة خشفة مغمورين بينما كانوا يعملون من أجل اسعاد أمتهم التي تجاهلت قدرهم . أما النجاح فهو شهرة ومال ونفوذ وزحام وذلك كله بريق قصير الأجل يستمر أعواما ولكنه ينطفىء ولا يبقى الا الجهد الحقيقي القائم على الايمان بالله وانكار الذات .



### الفردوس الإسلامي المفقود

ما تزال الاندلس وستظل قطعة حية نابضة بالحياة في تاريخ الاسلام ترنو اليها قلوب المسلمين ذاكرة ثمانية قرون قضاها الاسلام هناك قائما ناهضا معطيا للغرب كل ما هي الآن فيه من حضارة وعمران وعلم وفن ٠٠٠

لقد كانت هدية الشرق الى الغرب ، ودرة الاسلام في قلب أوروبا منذ عبر اليها طارق بن زياد حتى عاد منها الملك أبو عبد الله ، ذلك تاريخ بجب أن لا يغيب عن فكر المثقفين وخواطرهم أبدأ فأن أهل الأندلس ما زالت حتى الآن معلقة على صدورهم مفاتيح دورهم هناك فقد أخرجوا ظلما وغسدرا .

ومنذ فجر اليقظة الاسلامية العربية وقد تدافع كتاب العرب الى زيارة الأندلس والكتابة عنها: احمد زكى باشا ، وله فى ذلك فصل فى كتاب ( الرحلة الى المؤتمر ) ثم احمد شوقى الذى أقام بها خمس سنوات وقد زارها من بعد محمد لبيب البتانونى ومحمد ثابت وأمين الريحانى وعمل فيها وأقام وتردد سنوات بعد سنوات محمد عبد الله عنان .

وكان الأمير شكيب ارسسلان من الرواد المسلمين الذين عبروا الى الأندلس في العصر الحديث ، لم يسبقه الى ذلك الا « احمد زكى باشا » اللقب بشيخ العروبة .

يقول: كان غرضى من الرحلة: استقصاء آثار العرب واخبارهم اينها كانوا وحلوا في القارة الأوربية . ولو كنت زرت الأندلس مبتدئا من المكان الذي دخل منه العرب (أي من الجنوب) لكان الترتيب يقضى بأن ابدا بجبل طارق غالجزيرة الخضراء ، فشريش فأشبيلية فقرطبة ، فطليطلة ، وهلم جرا . . وهكذا كان يجب أن أفعل ، فكان السفر الى الأندلس على الطريق الذي سلكه أجدادنا عند فتحهم تلك الديار وهي طريق المغرب ولكن الغربة التي تطوحنا بها بسبب نضالنا عن استقلال وطننا قضت علينا بأن نسكن أوربا وأن نقصد الأندلس من شمالها لا من جنوبها أي من حيث تحن مقيمون الآن ومن حيث انتهى العرب من فتوحهم الأوروبية .

وليس بعجيب أن يكون مثلى مغرما بالأندلس وآثار العرب فيها . . وفيما جاورها من الأصقاع الأوروبية ، فأن كل عربى صميم حقيق بأن

يبحث عن أثار قومه ويتعملم مناقب اخوانه ويترك من ذلك تراثا خالدا لاعقابه ، ولعمرى أن آثار العرب في الأندلس هي غرة عالية وههة شامخة من تاريخ الأمة العربية ، نقول ولا نخشي مغالطا أنها من أنفس ما أثره العربي وينقب بل من أنفس ما أثره البشر في الأرض ، غلا غرو أن يعجب بها العربي وينقب عنها ويشد الرجال اليها ويأخذ العبرة اللازمة منها غليست هي الآية الناطقة والبينة على مجدنا الماضي ، كنت أذا في ريعان شبابي وغضاضة أهابي مولعا بحضارة الأندلس العربية وآثارها مشغوفا بتاريخها وأخبارها حتى أنى منذ أربع وثلاثين سمنة وهي مدة يصح أن تسمى دهرا نقلت من الفرنسية الى العربية رواية الكاتب الشهير شاتوبريان المسماه ( باخر بني سراج ) وذيلت تلك الرواية المترجمة بتاريخ الأندلس استخلصته من الكتب العربية والأوروبية وأجلت معظم قداح البحث فيه عن سقوط مملكة غرناطة وجملاء العمرية في هذا المقام وتشرئب الى الاندلس الأعناق وتتحلب على ذكرها الشغاه .

ولكن كل هذا لم ينتع غلتى ولم يشف ما بى من أمر الأندلس ، وبقيت بين معرفتها بالقلم متشوقا الى اخبارها واقتصاص آثارها ووفاء بواجب ازديارها ، وما زلت احدث نفسى برحلة اتوم بها في تلك الديار التي ترك لنا عنها اباؤنا اجمل تذكار . . وتعوقني العوائق عنها ، وتعترضني الاسمال من دونها وإنا أخشى أن توانيني المنية قبل تحقيق هذه الأمنية ، إلى أن ياسر الله هذه الرحلة ، والأمور مثل النفوس مرهونة بالاجال ، وكنت موطنا النفس على السفر الى الأندلس عام ١٩٣٠ منحدثت شؤون وطرأت طوارىء اتتضت أن نراجع جمعية الأمم في جنيف مراجعات مستمرة قضت على بأن لا أغارق جنيف في تلك الآونة ويحدث أنه أقبل الصيف يسحب ذيله وجاء الحر هاجما غلم يكن ذلك ليغسير من نيتى ولا ليرخى من مشدود طيتى ، لاني لم أبرح في هذه المسالة منذ ثلاثين سنة أمنى بها النفس وكلما حدا سائق بدا عائق . ونحن نعتمد على التأخير والتسويف ونعلل النفس بشتاء وصيف وربيع وخريف ، وقد عرفنا أكثر البلاد الأوروبية ولم تبق مدينة فيها الا دخلناها وربما بدل المرة الواحدة مرارا وقتلنا أحوالها درسا واختبارا ، ولم يبق من أوروبا ما لم نعرفه سوى الاصقاع الاسكندنانية في الشمال والبلاد الأسبانية في الجنوب .

ولكن الأندلس التى نحن اليها منذ نعومة الأظافر ونقرأ عنها بل نؤلف الاسفار فانه لا يجوز لمثلنا أن يتأخر عن السفر اليها ونحن لا نزال انضاء اسفار بين الأقطار ، وعليه انتهزنا هذه الفرصة واغتنمنا من وقتنا هذه الخلسة قاصدين الى الأندلس عن طريق فرنسا التى حصلنا على رخصة المرور بها أياما معدودات وذلك انه لما كان العرض الأصلى من الرحلة تتبع آثار العرب كيف حلوا وأنى ارتحلوا من هذه الديار الغربية كان لا بدلنا من زيارة فرنسا التى كان للعرب فيها جولة بل كانت لهم فى جنوبها دولة وصولة وطالما عصفت ريحهم ببلاد الفرنجة .

وكان ذهابي الى اسبانيا عن طريق مرنسا . . مما عبرت الحدود

الواقعة بين فرنسا وأسبانيا حتى خلت نفسى سائرا في سواحل الشام بلادى فكيفها نظرت وقع نظرى على التين والزيتون والخروب والصنوبر والصبير وجميع الأشجار والنباتات المرجية التي أعرفها في بلادى مع وجوه الشبه الكثيرة في منظر الأرضين ولون التراب ، وتحدر الغدران ويحف بها القصب والحلفاء ، ومع حنين النواعير في البقاع التي لا يصح لها الشرب من الغدران وغير ذلك مما يخيل لك انك فعلا في سواحل سوريا ولا شك ان هذا التشابه بين البلدين هو الذي حدا عرب سوريا على انتجاع الأندلس أكثر من أي بلاد سواها لان الانسان يحب اذا تغرب أن يقع في أرض تشبه مسقط رأسه » .

وهكذا مضى شكيب ارسلان يصول ويجول ، ويجدد مجد الآباء ويتحدث عن الأندلس الاسلامية التى هى قطعة من تاريخنا وتراثا من تراثنا ومن أجل آثار العرب فى أوربا طاف خزائن المانيا وسويسرا واسسبانيا وأتصل بالعلماء فى كل مكان وعكف فى الاسكوريال على المصادر . .

واذا كان كتاب العرب قد عكفوا على دراسة الفردوس الاسلامي المفقود ، فأن كتاب الغرب أيضا أولوا الأندلس هذا الاهتمام:

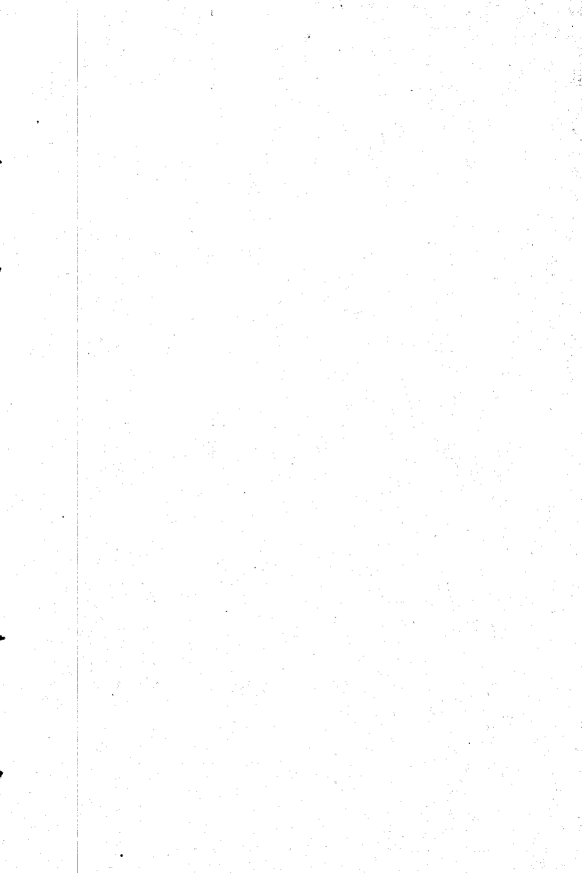
يتول الشاعر الأسباني ( غيلا سبازا ) : ليس في طاقتنا نحن الأندلسيين المعتنقين بايمان ثابت دين المسيحية أن نمجد دين أسلافنا المسلمين ، فلئن كان الأول مستقرا في ضمائرنا فان الثاني ما برح مستقرا في فطرة قوميتنا المزدانة بالبدائع ، وكما اننا لو انتزعنا بعض الألوان التي موهت بها جدران كنائسنا نجد وراءها لمعا مذهبة لاسم الله الصمد محفورا بالحروف الكوفية ، فاننا لو خدشنا بشرتنا الأوروبية الصفراء لبرزت لنا من تحتها البشرة العربية السمراء .

#### خوان اندرس:

واليوم يكتب خوان اندرس كتابه عن اصول الأدب الاندلسي فيقول: لقد يبدو غريبا لكثيرين ولكنه الحق خالصا ان الفكر الحديث يعترف بأمومته للعربية لا في العلم فحسب بل وفي الأدب ايضا ، ولكني اوضح على نحو أفضل تأثير العرب في ثقافة أوربا ، اردت أن آتي بجديد في قضية تتصارع أمم كثيرة حولها عبثا ، كل يدعى هذا الشرف لنفسه بينما نحن جميعا ندين به لاولئك العرب ، الورق والأرقام والبارود والبوصلة واشياء كلها جاءتنا من العرب وربما الساعة الذبذابة أيضا ، والجاذبية وبعض الاكتشافات ذات الضجيع الان كانت معروفة عند تلك الأمة وكثير غيرها قبل أن تبلغ أخبارها آذان فلاسفتنا ، وكذلك المدارس والمراصد والمجامع العلمية أخبارها آذان فلاسفتنا ، وكذلك المدارس والمراصد والمجامع العلمية ومؤسسات أدبية أخرى لا تفكر في أننا ندين بوجودها للعرب ، أن المخطوطات القيمة في مكتبة الاسكوريال جعلتني أقف على الدور الكبير الذي لعبه الأدب العربى في نهضة أوربا الحديثة .

هكذا قال الراهب خوان اندريس المولود في بلنسية ، والذي نشر أول مهرس المخطوطات العربية في الاسكوريال .

( م ٧ - صفحات مضيئة )



## ابن خلدون وابن الأزرق

جاءت الأنباء الفكرية أخرا بظهور دراسة لابن الأزرق تفوق مقدمة ابن خلاون من ناحيه أصالة ألبحث ، ومن تفردها بجوانب عديدة لم يخض ابن خلاون غمارها ومن ناحية اتساع نطاقه وتفرده في المجالات الثلاث : الاجتماع والتاريخ والاقتصاد كشف هذا المخطوط الدكتور على سامى النشار ، وتداولت الخبر العراق والمفرب وعالم الغرب ، ذلك أن المستشرق بروفنسال الذي عرف بكتاباته المعتدلة في معالجة التراث الاسلامي وخاصة في كتابيه منهج البحث العلمي عن المسلمين ، فقد منهج البحث العلمي عن المسلمين ، فقد لعت نظر الدكتور النشار الى هذا البحث منذ عشرين عاما وقد استبطن الدكتور الخبر حتى جاء الى المغرب استاذا بجامعة الرباط ، وجاءه صاحب مكتبة اسمه محمد علوى ، ومعه مخطوط يلتمس منه مراجعته ، فاذا به مكتبة اسمه محمد علوى ، ومعه مخطوط يلتمس منه مراجعته ، فاذا به نلك الأثر الذي أخبره عنه المستشرق بروفنسال .

وهناك تبين أن موضوع البحث يبدأ بالتعليق على مقدمة ابن خلدون ولكنه يتجاوزها بكثير الى آغاق واسعة من البحث .

عاش ابن الأزرق بعد ثمانين سنة من وفاة ابن خلدون ، وهو مفكر عربى أندلسى عاش في غرناطة بالأندلس في القرن الثامن الهجرى ، وعمل قاضيا فيها ثم كاتبا ، وفي أواخر أيام غرناطة أرسله حاكمها العربي إلى المغرب لنجدة غرناطة ، ومن هناك سافر إلى تونس ومصر وكانت أيام غرناطة العربية قد انتهت فذهب إلى الحج ثم عاد إلى مصر فولاه حاكمها منصب المفارية لقضاة لدينة القدس ثم توفي بعد فترة فيها ودفن في حي المفارية بالقدس عام ٨٨٠ هجرية ، وقد عرف به كثير من الباحثين ، ولكنهم بعد هذا البحث الذي كشفت عنه لم يكونوا قد عرفوا أبعاد مخطوطته الغريدة .

وقد وصف ابن الأزرق بأنه شخصية نادرة ، كتب في أصول التربية والنعليم والنحو والأدب واللغة ، ورد ذكره في نفح الطيب وأزهار الرياض ، والانس الجليل وله مخطوطات أخرى لم تطبع منها :

- م بدائع السلك في طبائع الملك .
- \* شفاء العليل في شرح مختصر خليل (في النحو) .
  - \* روضة الاعلام .
  - \* أصول التعليم والتربية .

لقد بدأ ابن الأزرق بحثه تعليقا على مقدمة ابن خلدون ، ولكنه لم يتابع منهج ابن خلدون ، بل تجاوزه الى منهج جديد ، فقد جمع بين الاتجاه المثالي الأخلاقي ، السياسي عند الطرطوشي ، وأبو بكر بن عربي وابن رضوان وبين المنهج المادي التفسيري للظواهر الاجتماعية .

لقد كتب ابن الأزرق في موضوعات ما يظن أحد في العصر الحديث ان المنكرين المسلمين عالجوها ، كتب عن الاحتكار والسوق والاقتصاد السياسي وكتب عن صلة بيت المسال بالمجتمع ، وبحث في الملكية ، وفي مصائب العالم وسلطات الحكام ، وبحث في المؤسسة التعليمية والتربوية في المجتمع العربي الاسسلامي .

ويتول الدكتور على سامى النشار ان المسافة بين شخصيتى ابن خلدون وابن الأزرق كبير جدا ، لقد كشف ابن الازرق بشكل غير مباشر ان ابن خلدون اخذ من مفكرى العصر الذى مات قبله « ابن رضوان » الذى اعطاه ابن الأزرق حقه . لقد تناول ابن خلدون وابن الأزرق موضوعات منشابهة ، ولكن ابن الازرق تدل مخطوطاته على انه كان رجل علم وفقه حققى يتول الحق بقوة ، وقد اظهر لنا شخصيات اسهمت في بناء اسس علم الاجتماع السياسى لدى العرب وفي الاتجاه التعبيري عن المجتمع مثل ابن الحاج وابن رضوان ، ولقد حاول ابن الأزرق حين لخص آراء ابن خلدون أن يصوغها في اسلوب اكثر يسرا .

ونتيجة لذلك كله ، فان الأمر يتطلب اجراء مراجعات كثيرة من اجل اعادة تحقيق المقدمة التي يوجد منها الآن ٢٧ نسخة وخاصة نسخ اسطمبول ، ولابد من دراسة سلسلة طويلة في علم الاجتماع السياسي من مروج الذهب للمسعودي حتى مخطوطة ابن الأزرق . .

#### بدائع السلك ف طبائع اللك

وبعد نماذا يمكن أن يعطينا هذا الخبر الهام في مجال التراث والفكر الاسلامي الحديث: لقد كان ابن خلدون عملا رائعا لم يستكشف الا منذ مائة سنة أو أكثر قليلا في العصر الحديث عندما ترجمت مقدمته وبدا علماء الاجتماع والاقتصاد والتساريخ يستمدون منه مناهج البحث الحديث ويتجاهلونه ، بل ويحملون عليه ، وما زلنا نذكر كيف أن دور كايم وكازنوفا وهما من أساتذة جامعة السربون المنتمين الى الفكر التلمودي الغربي قد حاولا تمزيق هذا الرجل ورميه بقل نقيصة ، وحرضا رجلا مسلما عربيا كان يدرس في السربون ليحمل لواء هذه الأحقاد ، ويذيعها في الشرق ، ذلك هسو طه حسين الذي كتب اطروحة الدكتوراه عن غلب عن الن خلدون الاجتماعية ، غرماه بالسذاجة ونقص المعرفة وغيرهما مما هو مبثوث في هذه الرسالة التي ترجمها محمد عبد الله عنان وعلق عليها كثير من العلماء الأبرار وكشغوا زينها .

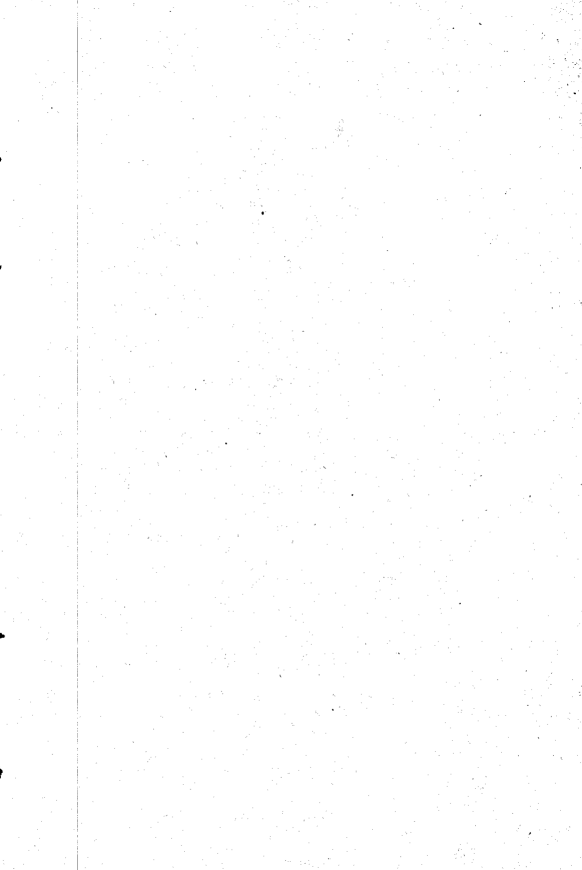
غير أن هذه ( المؤامرة ) على الرجل لم تلبث أن تكشفت حين ترجمت عشرات الأبحاث الغربية التى تضع الرجل موضع التقدير الصحيح . .

وفى القاهرة عقد مؤتمر لدارسته حضره عشرات من هؤلاء ، واشادوا بابن خلدون وبنضله ودوره الرائد .

واليوم تبين أن العقل الاسلامي لم يعقم ، وأنه لم يخرج في عصر التخلف والركود ، سوى ابن خلدون وأبن تيميه فقط « وهما عملاقا الفكر الاسلامي كله » ولكنه خرج أيضا كثيرون لا نعلمهم منهم أبن الأرزق الذي جاء بعد ستوط غرناطة والذى يبدو انه أضاف أضافات هامة على بحوث التاريخ والاجتماع . . ولابد أن هناك كثيرين فان العقل الاسلامي لم يعقم أبدا ولعلة كان في فترة التخلف والركود الاجتماعي والحضاري التي مر بالعالم الاسلامي بعد سقوط الأندلس أو بعد الحروب الصليبية اشد قوة وتألقا . . ولكن كيف يمكن أن نثبت ذلك وليس في أيدينا الدليل والبرهان . . هذا هو السؤال الذي نجد الاجابة عليه ممكنة ولكنها ممنوعة ، لأن النفوذ الأجنبي الغربي الذي أخرج المسلمين من الأندلس واستولى على جامعاتهم وابحاثهم ، ومنجزاتهم فحرمهم من الاستمرار في تنميتها واستولى هسو عليها وامضى سنوات طويلة يدعى انها من نتاجه الخاص ، هذا النفوذ تفسه عهد الى خطة اشد خطرا من ذلك حين حمل التراث الاسلامي من العالم الاسلامي ، من الساجد والربط والزوايا الى أوروبا حتى يحرم المسلمين من معرفة مدى الدور الذي قاموا به وكل يوم يتكشف لنا شيء جديد يدل على أن السلمين ماموا به وعملوه في مجال الفكر ، وهو منسوب الى هذا أو ذلك من الباحثين الغربيين واذا كان هناك أكثر من عشرة من كبار مفكرى الغرب قسد تبين أن ابن خلدون هو امامهم في التاريخ والاجتماع والاقتصاد ، فلابد أن يكون لابن الأزرق عدد آخر وهذا هو السر الخطير الذي حال به النفوذ الغربي دون تمكين المسلمين من معرفة (أبعاد) الدور الذي قام به علماؤهم ومفكروهم في الإضافات الحية للفكر الحديث وللحضارة البشرية . ولن يستطيعوا أن يقوموا بهذا الدور الا اذا أتيح لهم استعادة تراثهم ومخطوطاتهم التي تعد بألوف الألوف في جامعات الغرب والتي قد يجدون انفسهم غير مستطيعين الحصول عليها أو الاطلاع عليها كما حدث لكثير من العلماء الذين ذهبوا الى لندن أو برلين أو باريس وردوا عن نوع خاص من المخطوطات ولم يسمح لهم بالنظر ميه . .

تلك هي العبرة مما يظهر بين آن وآخر من مخطوطات أو يعلن من حقائق عن أضافات المسلمين للعلم التجريبي أو العلوم الانسانية .

وأمر آخر هام تكشفه هذه الأخبار هو أن المسلمين لم يأخذوا هذه المفاهيم عن الفكر اليوناني القديم كما حاول لويس عوض أن يفتري هذا على ( أبن خلدون وأبو العلاء ) ولكن الحقيقة التي لا ريب فيها أن القران والقران وحده كان هو المنطق الحقيقي للطريقة العلمية التي قادت المسلمين في مجالات البحث التجريبي والعلوم الانسانية جميعا الى ما وصلوا اليه من حقائق ونظريات .



# ظهور الإسلام علامة بدأ العصر الحديث

لا ريب كان تأثير الاسلام في الغرب الأوربي عميقا وفي التفكير الغربي المسيحي فهو الذي قدم لها عناصر التحول الحقيقي للفكر والحياة والمجتمع والحضارة ، ومن الحق أن يقال انه لا علاقة مطلقا بين حضارة أوربا المديثة وبين المسيحية لانها جاءت بعدها بالف عام وبعد قرون من ظلمات العصر الوسيط ، وانما هو الاسلام الذي أعطى أوربا مفاتيح الحضسارة بالعلم التجريبي الذي ورثته في الاندلس من طليطلة الى قرطبة خلال أكثر من ثلاثة قرون ويزيد .

وصدق القول القائل: ان المسيحية ادخلت اهل اوربا الأديرة وان الاسلام هو الذى اخرجهم منها ، ذلك ان التقدير الحقيقى للموقف يؤكد ان الاسلام هو الذى نقسل البشرية كلها الى العصر الحديث وليس صحيحا ما ذهب اليه المؤرخون الأوربيون الذين يخضعون لعنصريتهم من أن حادثة اجتياح الشعوب الجرمانية لدولة روما الغربية كان حدا فاصلا بين العصور القديمة والعصور المتوسطة ، ومن عجب انسياق مدارسانا الاسلامية ومقررات التعليم في البلاد العربية وراء هذا الخطأ التاريخي واستمرار مؤلفي الكتب التاريخية العرب في اتخاذ هذا الحادث فاصلا في تاريخ الانسانية متابعة وجريا وراء الغرب .

واذا كان الغربيون قد عجزوا بتعصبهم القومى والملى ان يعترفوا بان ظهور الاسلام هو الحادث الانسانى العظيم الذى غير مجرى التاريخ ، وانه هو الحد الفاصل فان الاستاذ هنرى بيرين مؤلف كتاب ــ محمد وشارلمان ــ وقد أعلن هذه الحقيقة في صراحة ووضوح حين قال :

ان الاسلام هو القوة الهائلة التي حولت مجرى التاريخ الأوربي ، وان العصر الوسيط والنهضة الحديثة ثمرتان من ثمار الاسلام .

يقول هنرى بيرين : أن القول بأن سقوط الامبراطورية الرومانية هى القوة التى أدت الى هذا التحول في التاريخ الأوربي هو محض خطأ شائع ، هان هذه الشعوب كانت من هوان الشأن وضيق الحياة الى درجة تجعلها تنظر الى الرومان نظرة العبد الى السادة فما كان يخطر لها بل ما كانت ترغب أبدا في أن تناوىء روما وتقضى عليها ، أما المسلمون فكاثوا يعتقدون النهم أرقى وأسمى من الرومان في جميع أساليب الحياة ولا سيما من الناحية

الدينية التي كانت مبعث قوتهم ومصدر تشريعهم غلم يحجموا عن مناؤلة الرومان ليقضوا على سطوتهم وسيادتهم ، لقد ظلت الدولة الرومانية قائمة وظلت حضارتها باقية بعد ان اجتاز الوندال حدودها ، واستتروا في نواحيها وكل ما حدث أن انتقل مركزها الرئيسي من روما الى بيزنطه وأصاب حياتها العقلية والمادية شيء من الركود والكساد ولكن لم تكن تهب حضارة العلية والمادية من الركود والكساد ولكن لم تكن تهب وباسام من المعالم والآثار وقامت دولة جديدة وظهرت حضارة جديدة حاصرت أوربا من المشرق والجنوب غاضطرت ملوكها أن يوجهوا أنظارهم الى الجزء الشمالي من أوروبا حيث قامت المعارك التي كيفت تاريخ أوربا في العصر الوسيط وابان العصر الحديث . أما الجزء الجنوبي من أوربا غلم يقع غيه في تلك العهود الا موقعة — بواتيه — التي انتصر غيها شارل مارتل على جيش الغهود الا موقعة — بواتيه — التي انتصر غيها شارل مارتل على جيش النقل مركزها من الغرب الى الشرق ولظل البحر الإبيض بحرا رومانيا ولما قامت الثورات القومية التي شيدت أوربا الحديثة ولا الثورات الفكرية التي قامت عنها الحضارة الراهنة .

وذلك الذي يقرره هنري بيرين في كتابه ـ محمد وشارلان ـ هـو الحقيقة التي أصبحت اليوم على كل لسان وكل قلم .

يقول : ايريك بتيمان في بحثه عن أثر الاسلام في السيحية :

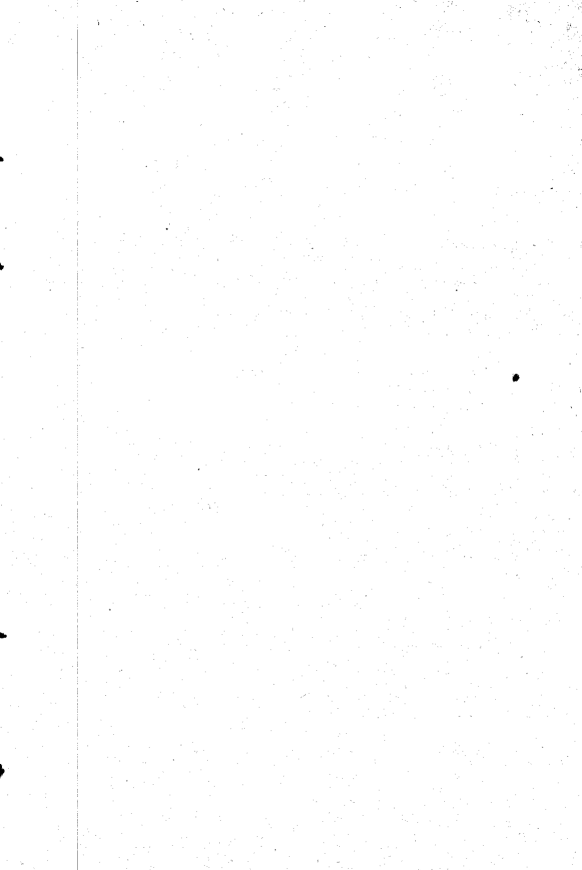
لقد اجتذبت الاندلس ومدارسها في اسبانيا والبرتغال ومؤلفاتها ومكتباتها العالم المسيحي فكان من درسوا في مدرسة طليطله كثيرون ، ظل كتاب (الرازي): الحاوى المؤلف من عشرين مجلدا المرجع الوحيد المعترف به في جامعات أوربا حتى القرن السابع عشر وهو أعظم تقدم علمي حققه المسلمون في علم البصريات وعندما اكتشف المسيحيون أن الاسلام شيء آخر غير مجرد الحاد مسيحي اخذوا في مقاومته بطريقتين: تشديد الهجوم المضاد على الدين الاسلامي والثانية: هي الحمسلات الفعلية لمحاربة الشسعوب

# يقظة العالم الإسلامي انبعثت من أعماقه

اذا كان الغزو الأوربي للشرق بوصول غاسكو دى جاما الى الهند (مايو ١٤٩٨) ومن ثم بدأت هزيمة الوحدات البحرية العربية ، وتراجعت أساطيل العرب التجارية في المحيط الهندى ، غان انتصار الاتراك العثماتيين في وراثة العرب في حكم المنطقة وحمل لواء الزعامة السياسية والثقافية والدينية قد أخر الاصطدام أكثر من ثلاثة قرون ، غير أن الغرب لم يتوقف عن الغزو وذلك بمحاولة حصول دولة على امتيازات في عديد من اقطار الامبراطورية العثمانية تكفل للتجار سلامة اشخاصهم وأملاكهم ، ثم اتسعت هذه الامتيازات حتى اصبحت سلطانا ضخما لا سبيل الى مراجعته ، لها هذه الامتيازات حتى اصبحت سلطانا ضخما لا سبيل الى مراجعته ، لها محاكمها وسلطانها ، وقد تغلغل الفرنسيون قبل ذلك في الوطن العربي ، وهنا تبرز قضية فكرية هامة طالما رددها كتاب الغرب ، وهي أن حسركة ووصول الجمعيات التبشيرية الغرنسية عام ١٨٦٨ ، والأمريكية عام ١٨٩٨ ، وبوصول الجمعيات التبشيرية الفرنسية عام ١٨٤٧ ، والأمريكية عام ١٨٩٨ الى بيروت واليها ننسب يقظة الفكر الاسلامي في العصر الحديث .

ونحن نرى ومعنا كل الادلة على أن اليقظة الفكرية قد سبقت هذا الغزو الفكرى الغربى بأمد طويل ، وعندنا أنها بدأت بدعوة الامام محمد بن عبد الوهاب الذى حمل نواء حركة التوحيد والتماس منابع الاسلام ، وأذا كان الشيخ قد ولد عام ١٧٠٣ وقام بدعوته فى حدود الأربعين غان يقظة الفكر الاسلامى تكون قد بدأت قبل وصول الجمعيات التشيية الاوروبية بمائة على الاقل . وقد كانت هذه الدعوة الفكرية السياسية بعيدة المدى فى تحرير الفكر الاسلامى وايقاظه لائها التمست نفس منطلقات الدعوة الأولى ومن خلال مهادها . ولا سيما بعد أن أتيح لها التقاء البيتين الكريمين بيت سعود ، وبيت عبد الوهاب أن تتحول الى دولة فتية كانت لها سطوتها وقوتها . .

ومن هنا فقد حققت دعوة التوحيد التى حمل لواءها الإمام محمد بن عبد الوهاب الظاهرة التى عرفتها الفكرة الاسلامية خلال حياتها كلها وهى القدرة على الانبعاث بالنهضة من اعماقها كلما ادلهمت حولها الاحداث . . ودخلت مرحلة الازمة أو الخطر ومعنى هذا أن يقظة الفكر الاسلامى فى البلاد العربية قد انبعثت من أعماقه وصدرت من فهم أصيل للاسلام . . وانه كان منطلقا لتحرير البلاد الاسلامية من كل نفوذ أجنبى .



## عندها عرف الغرب حقيقة صلاح الدين

عندما قدمت الحملات الصليبية الى المشرق الاسلامى كابت تحمل فكرة ظالمة ، هى ان المسلمين قد ظلموا بيت المقدس ومنعوا المسيحين الغربيين من دخوله فلما جاءوا وجدوا غير ذلك تماما ، وجدوا رحمة وعدلا وسماحة لا حد لها ثم جاءت انتصارات حطين على يد صلاح الدين فكشفت عن مزيد من الرحمة والسماحة فقد افتدى السلطان العاجزين وسمح لهم بالخروج من المدس منها بأشيائهم دون قيد ، وأرغم المراكب والسفن الأجنبية لتحملهم الى ديارهم وعفا عما دعى اليه بأن ينتقم منهم وقد قتلوا ٨٠ ألفا من المسلمين عندما احتلوا بيت المقدس وقال أن ديننا ينهانا عن ذلك .

وعادت غلول الحملات الصليبية مهزومة في النهاية ولكن اهلها عجزوا عن أن يقولوا كلمة الحق في السلمين وفي صلاح الدين ، فقد كانوا يغتالون حين يفرحون بعدل المسلمين فصمت الناس وقنعوا من الغنيمة بالإياب .

ولكن الأمر لم يطل كثيرا نقد شاء الله أن تتكشف الحقائق ، غلم يمض وقت طويل حتى كتب جيبون كتابه الخطير (سقوط الامبراطورية الرومانية) وكشف عن صفحة صلاح الدين في انصاف ودوى صوته لاول مرة في آغاق الفكر العربي يعلن الحقيقة التي طواها الاحبار والرهبان زمنا طويلا .

قال جيبون : كان صلاح الدين متواضعا لا يعرف التبرج او الترف ولا يرتدى سوى عباءته المصنوعة من الصوف الخشن ولم يكن يعرف غسر الماء شرابا وكان متدينا قولا وفعلا وان لم يتمكن من أداء غريضة الحج لأنه كان منشغلا في الدفاع عن الدين الاسلامي . . وكان يحافظ على تأدية الصلوات الخمس في أوقاتها فيقف خاشعا في الصلاة . . ومن شدة ورعه وتقواه أنه كان يقرأ القرآن وهو على صهوة جواده أثناء المعارك ووسط الجيوش المتهيئة للقتال » . .

كان هذا هو الضوء الأول على حقيقة الاسلام وعدالته في تلك الملحمة الخطيرة: الحروب الصليبية .

ولقد كان هذا منطلقا لما كتبه ( والتر سكوت ) في روايته ( التعويذة أو الطلسم ) حين قال :

أما صلاح الدين فقد فاق أعظم الفرسان الانجليز شهامة وتبلا ونكران

ذات نهو الذي ينقذ عدوه من الوت وهو الذي ساعد على شفاء (ريتشارد قلب الأسد) من مرض عضال كاد يودي بحياته .

يتول المؤرخون: ان نجاح رواية الطلسم قد أدى الى قلب المعانى والدلالات التى كانت ترتبط عادة بلفظ (صلاح الدين) فى الانجليزية راسا على عقب نبعد أن كان الاسم يوحى بالعداء فى القرون الوسطى أصبح الآن مرادفا للشبهامة والشجاعة والصدق .

ومن ابرز الذين نظروا الى (صلاح الدين) بهذا المنظار الجديد (تشاران دكنز) ـ ١٨٧٠ م الذى وصف صلاح الدين بأنه قائد شهم ورجل شجاع في الوقت الذى انحى باللائمـة على أعدائه الصليبيين ورماهم بالابتـذال والنساد .

#### حذور التركيب العلمي:

في مجال البحث العلمي سبق السلمون الغرب الى جذور التركب العلمي الحديث كله .

اولا: اكتشاف الجاذبية ، تحدث عنها ( ابن سينا ) ، ابن خردزايه ، الادريسي ، الخازن ، قال ابن خردزابه صراحة ( الأرض جاذبة لما في أبدان الناس من الثقل لان الأرض بمنزلة الحجر يجذب الحديد وقال الادريسي أن الأرض جاذبة .

ومع ذلك مقد نسبت نظرية الجاذبية الى نيوتن .

ثانيا: المسلمون أول من أثبت أن سطوح المساء كروية كسطوح اليابسة وغمل الكندي هذه النظرية تغميلاً .

ومع ذلك فقد نسبت النظرية الى ( والاس ) .

ثالثا : المسلمون هم اول من تكلم عن البحث التجريبي وكان جابر بن حيان هو الرائد الاول الذي اخضع جميع بحوثه للتجربة وكان يسميها (التدريب) .

ومع ذلك متد نسب البحث التجريبي الى مرنسيس بيكون ،

رابعا: العرب اول من وضع علم الجيولوجيا وقال ابن سينا أن نشأة الجبال ترجع الى عامل الحركات الارضية كتلك التى تسبب الزلزال وعامل المبارية والرياح في حفر الاوديه في الصخور الضعيفة ،

وقال مأكس مايرهوف : نحن مدينون لابن سينا برسالته في تكوين الجبال والأحجار والمعادن .

ومع ذلك نقد نسب وضع علم الجيولوجيا الى ليوناردو داننشي .

وقد سبق البيرونى علماء أوربا في القول بأن سهل الهند كان بحرا ردمته الرواسب وقال ( ايرو بوب ) من المستحيل أن يكتمل بحث في تاريخ علم المسادن دون الاقرار بمساهمة البيروني في كتابه (( الجمساهر في معرفة الجواهر )) •

خامسا: ثابت بن قرة أول من طبق علم الجبر على علم الهندسة قبل العالم ستيفن والبوزجاني هو أول من اكتشف الاختلاف الثالث للقمر الذي نسب من بعد الى العالم الغربي (يتخو براهي) أما الزرقاني فكان أول من قال بحركة الكواكب السيارة في مدارات أهليلجية وقدم لها البرهان وجاء (كبلر) فذهب الى ما قاله الزرقاني فنسب اليه الكشف بعد مرور ستة قرون .

سادسا: اكتشف الادريسي منابع النيل التي بقيت قرونا عديدة مجهولة لدى العلماء الأوربيين حتى اكتشفها ( سبيك وجرانت ) .

سابعا : في محسال الطب : اكتشف المسلمون نظرية العدوى وكان الخطيب البغدادى هو أول من أشار اليه في رسالته عن الطاعون وقال ان وجود العدوى مقرر بالخبرة والدراسة ، وابن النفيس هو الذى اكتشف الدورة الدموية الصغرى التى نسبها الغرب الى ( سرفينوس ) أما الطبيب المسلم على بن عباس فقد سبق الاوربى ( هارفى ) في وصف الدورة الدموية في الأوعية الشعرية .

أما الزهراوى نقد استطاع ايقاف نزف الدم بواسطة ربط الشرايين وقد نسبت نظريته الى الجراح ( امبرو ازبادى ) وأول من أوصى بولادة الحوض التى نسبت الى العالم والشر وابن سينا أول من اكتشف الانكلستوما ونسبت الى ( ويبى ) الايطالى .

#### لويس في موقف الهزيمة:

قال جوانفيل مؤرخ الحملة الصليبية التى قادها لويس التاسع على مصر ( ١٢٥٠/١٢٤٩ م ): وذات ليلة تقدم الماليك بآلة من الآلات مطيعة لاحداث الضرر والأذى ووضعوها قبالة قاذمات الحجارة التى كان يحرسها في تلك الليلة السير والتر دى كوريل وأنا .

ولقد اطلقوا من هذه الآلة كميات هائلة من النار الإغريقية غير انها كانت افظع ما رات عينى على الاطلاق نقد شاهد زميلى ستر والتر هذا السيل المنهمر من النيران كالنيران المشتعلة ومن خلفها ذيل طويل ، اما الصوت الذي كانت تحدثه عند انطلاقها نكان الرعد وكانت تشق الهواء كانها تنائين من النار تطير في الهواء تضيء ظلمة الليل ضوءا قويا ، حتى لقد كنا نرى الأشياء في خيامنا وكاننا في النهار تماما .

ولقد اطلقوا النار من هذه الآلة ثلاث مرات نقط في تلك الليلة وكان مليكنا الطيب لويس في كل مرة يسمع هذه الطلقات يركع على الأرض ويتجه الى السماء باسطا ذراعيه والدمع ينهمر مدرارا من خديه . . .

ولقائل أن يقول: من الذى دفع لويس الى مهاجمة المسلمين في عقر ديارهم واحتلال بلادهم فاذا هزموه ، تذلل وانهمرت دموعه وضعف والتصق بالارض ولكن هل ارعوى لويس من هذه التجربة ، انه لم يلبث أن قاد حملة أخرى الى تونس وهناك قتل جزاء عدوانه .

#### آخر العامود:

احفظ قلبك من ارادة الدنيا وحب الجاه وايثار الشهوات ، واقنع من ذلك بما قسم الله الدا خرج الل مخرج الرضي فكن لله شاكرا ، واذا خرج لك مخرج السخط فكن عليه صابرا . . وحب الله اساس تدور عليه الخبرات واصل جامع لانواع الكرامات وحصول ذلك يكون بأربع اشياء : الورع وحسن النية واخلاص العمل ومحبة العلم ، ولا يتم ذلك الا بصحبة أخصالح أو شيخ ناصح الزم الطهارة من الشكوك كلما احدثت تطهرت ومن دنس الدنيا كلما ملت الى شهوة اصلحت بالتوبة ما أفسده الهوى وعليك بمحبة الله على التوقير والنزاهة . .

(( ابن مشیش ))

#### مخطوطات كهف قمسران

#### المسيح نبي مرسل من عند الله

تكشف الحفريات كل يوم جديدا يزيح الستار عن حقيقة تاريخية ، تظاهر ما جاء في القرآن الكريم من آيات بينات جعلها الحق تبارك وتعالى نورا وهدى للبشرية حتى تؤمن وتصدق ثم تزداد ايمانا بانه من عند العليم الخبير .

ولقد وعد الله تبارك وتعالى أن يوسع دائرة العلم بين يدى الناس ، وأن يريهم من آياته ما يؤكد الحق الذى جاء به دين الله ويدحض تلك الأكاذيب والاغاليط والمنتريات التى ادعاها بعض من لم يفهموا كتاب الله في الأزمنة الفابرة فحرفوا وزادوا ونقصوا .

« سنريهم آياتنا في الآغاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق » .

ولقد عرضنا من قبل لمسا كشفته الأبحاث الحديثة في شأن فرعون وفي شأن القرى المكتفئات التي كانت تفعل الخبائث . ومن قبل ذلك كشفت الحفريات كثيرا من شأن قوم ابراهيم وقوم اسماعيل بما صحح كثيرا من الاكاذيب المدعاة التي حاولت انكار رحلة ابراهيم الى مكة واقامة قواعد البيت مع ابنه اسماعيل عليهما السلام وكان لهذه الكشوف الأثرية اثرها العكسى المضاد لمساكان يهدف اليه بعض الدعاة لها .

وكان من اخطر الاحداث في هذا الصدد ذلك الكشف الأثرى الخطير الذي وقع عام ١٩٤٧ على شاطىء البحر الميت عندما عثر احد البدي حينما ضلت عنزاته غذهب يبحث عنها فاهتدى الى احد الكهوف على تلك الجرار الحجرية الغريبة التى تشتمل على محفوظات دينية اذهلت العالم المسيحى بأسره ، وقد اطلق عليها كشوف شاطىء البحر الميت او خربة قمران التى تقع جنوب مدينة اريحا ( ثمانية أميال ) وقد عرف من بعد أن هذه الكتابات مما لا يقدر بثمن لانها القت الضوء على مرحلة خطيرة من تاريخ المسيحية وتاريخ السيد المسيح بسنين وتاريخ السيد المسيح بسنين طويلة ، وقد أسرعت بعثات الجامعات والفاتيكان الى الحصول على هذه اللفات أو اجزاء منها ، وانفقت الحكومة الاردنية خمسة عشر الف دينار في سنة واحدة لشراء هذه الخلفات الأثرية القيمة .

وقد أجريت محوص دقيقة على هذه المخطوطات من قبل مؤتمر للمستشرقين عقد في باريس أثبتت أنها وثائق حقيقية لا زيف منها ولا تلاعب وقد وصفها واحد من أعظم علماء الآثار من المتخصصين في آثار التوراة وهو الدكتور البرايت من الولايات المتحدة بقوله أنها أعظم اكتشاف للمخطوطات في العصر الحديث وأغضل تاريخ يمكن أن تكون كتبت منيه هو مائة سنة قبل الميلاد (بالحساب التقديري المعروف الآن) وقد تبين كما يقول الدكتور صبحي الدجاني — أن هذه الملفات كتبت بايدي كتبة في (دير الاسينين) الذي مازالت خرائبه واطلاله وبقاياه بادية للعيان الى يومنا هذا على مقربة من الكهنه الذي اكتشفت منه أول مجموعة من هذه الملفات .

هؤلاء الأسينيون كانوا طائفة يعتقدون أنهم ورثة عهد النبوة وكانت طقوسهم وتعاليمهم وثيقة الصلة بتعاليم الدين المسيحى ، وقد أودعوا جميع ما عندهم من ملفات في الكهوف عندما فروا ليأمنوا شر الاضطهاد الروماني الذي كان واقعا عليهم في ذلك الحين .

ويقول العلماء ان المسيح عليه السلام ربما يكون واحدا من هؤلاء الاسينين وانه كان متاثرا الى حد بعيد بطقوسهم وعقائدهم .

وكان الأسينيون يعتبرون ثروتهم حصة مشتركة بينهم ، وأنهم يعتقدون بخلود الروح وتتحدث نصوصهم عن واحد منهم يعلو عليهم كثيرا ويسمونه « السيد الأكبر » المدهون بالزيت او المسيح الذي اختاره الله وتتحدث وثائق الاسينين الذين كانوا يقيمون في الدير على مقربة من البحر الميت انهم كانوا يشعرون بتسام روحي له شكر موجه الى الله تبارك وتعالى الواحد الأحد .

وتتحدث الوثائق عن حياة هذا السيد بما يشبه حياة السيد المسيح ، وقد استقرت في الاذهان نمرة مؤداها أن هذا السيد أو المعلم الذي كان ينزل عليه وحي الله ويقول : ج. ل، تيتشر احد اساتذة كمبرج أن احد المراجع الأساسية في ملفات البحر الاسود أن معلم البر والتقوى الذي يتحدث عنه الاسينيون هو نفسه يسوع المسيح ولا احد غيره .

ويقول جون كلارك صاحب بحث ضاف عن الوثائق أنه من المكن أن المسيح قد عاش قبل مائة سنة قبل التاريخ الذى أجمع الناس عليه حتى الآن وأن في ذلك جواب مقنع للذين طالما أعربوا عن شكوكهم في الأدلة التاريخية الواردة عن مولد السيد المسيح لانها قليلة ومليئة بالمتناقضات ..

ويقول ابراهيم مطر ان هذه المكتشفات قد اقتضت دراسة استمرت سنوات طويلة ولا تزال ويعتقد العلماء انه برحت جماعة من الناس الحبة للعزلة ، الى تلك التلال الواقعة بجوار البحر الميت غرارا من حياة المدن الصاخبة سكت في ذلك الغور المقفر عند طرف الصحراء الموحشة فالتجأت الى نظام رهبانى شديد وحياة مشتركة شاملة وقد هزت المكتشفات الأوساط السيحية والغربية ورجال الآثار حيث وجدت ادراج واطمار ، ومخطوطات متنوعة وقطع من النقود الوفيرة ، والأوانى المطبخية والجرار الفخارية ، كما عثر على مختلف اسفار العهد القديم ما عدا سفر (استير) فضلا عن

بضعة الأف من المخطوطات المنوعة ذات التيمة الناريخية والأثر العظيم !

ويتول الباحثون: ان الرومان ربما هاجموا تلك الجماعة حوالي ٦٨ أو ٧٠ قبل الميلاد (بالتاريخ المعتمد الآن) وقضوا عليها وذلك عندما انقضت حيوشهم على اريحا بقصد اخماد فتنة اليهود التي اضطرمت اذذاك .

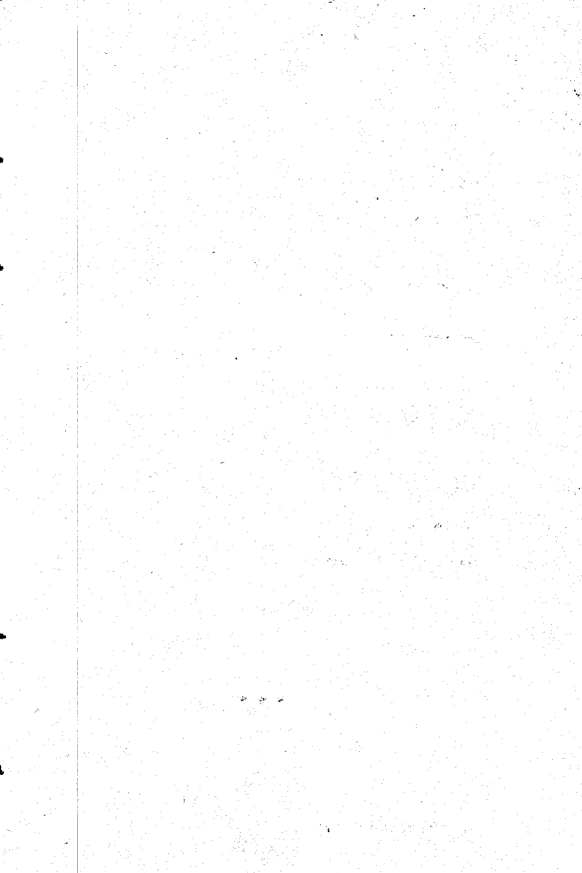
ويبدو أن تلك الجماعة التي سكنت غوق تلال قمران قد أخفت كتبها الدينية المتدسة بسرعة في المفاور أملا في أن تعود اليها بعدما تستقر الأحوال غير أنه على ما يبدو لم يتح لاحد منهم العودة لاستعادة ما أخفوه من محفوظات .

هذا مجمل ما عرف في شان كهف قمران التي نشرت الصحف من بعد أنها قدمت حقائق جديدة تؤيد فهم القرآن للسيد المسيح رسولا ونبيا الى بنى اسرائيل .

وقد تجددت الدعوة في الغرب الى النظر في نصوص العهد القديم التي لا تتفق مع الحقائق التي قدمتها هذه المكتشفات .

كذلك فان بعثة دولية للآثار اكتشفت في منطقة مناجم الملك سليمان بصحراء النقب أن المصريين عاشوا في هذه المنطقة منذ ٣٢٧١ عاما وبناء على هذا صرح البروفسور بينوروتنبرج أحد علماء الآثار بأن هذا الكشف يتطلب اعادة النظر في العهد القديم .

ولم تهض على ذلك الا سنوات قلائل حتى ظهر القس المسيعى (بايك) الذى نشرت صورته مجلة تايم الامريكية على غلانها في (11 نونمبر ١٩٦٦) مع بحث مطول تحت عنوان انقلاب أو ثورة أجراها القس المسيحى بايك (وقد أعلن بايك أن المسيح نبى وليس الها ولا أبن الآله ويبدو أنه اعتهد في ذلك على الوثائق التى ظهرت في مغارة قمران بدليل أنه قصد بعد ذلك الى هذه المنطقة فأقام بها فترة منتبا وباحثا حتى قضى نحبه وقد الفت زوجته كتابا معروفا عن تجربته هذه).



#### كهف الرقيم بعدد كهف قمران

وبعد أن أذن الله بالكشف عن كهف قمرأن الذى وصل اليه الراعى بطريق المحدمة المحضة تحقق كشف الرقيم الذى شغل المعلمين طول تاريخهم وتعددت تفسيرات العلماء عن اماكن مختلفة طنوا أنها هى التى أسار اليها القرآن الكريم . ومنذ عهد الواثق فى القرن الثانى الهجرى والمسلمون مشغولون بهذه القضية فقد بعث الخليفة العباسى العلامة المشهور محمد بن موسى الى بلده المسوس بآسيا الصغرى من بلاد الروم لزيارة الكهف الذى قبل بيومها به انه حفظ رفات الفتية الذين ورد ذكرهم في سورة الكهف .

وقد منح الامبراطور البيزنطي ميخائيل المالث البعثة الاسلامية التي كانت تتألف من هذا العالم ومن معه تفويضا خاصا لزيارة الكهف وبعث معهم دليله الخاص لارشادهم لموضع الكهف وقد أشار بعض المنسرين الى أن يكون الكهف في دمشق ، أو في البلقاء قرب عمان ومنذ سنوات طويلة كان أحد الباحثين الاثريين الفرنسيين (كليهانت جابو) الذي كان قنصلا لبلاده في بيت المقدس ١٨٦٠ كما يقول الأستاذ حسن فتح الباب قد زار المكان الذي دل عليه سكان البادية واكد انه موقع الكهف الذّي تحدثت عنه المسادر الاسبلامية والمسيحية على السواء ، وله كتاب في هذا ضمنه عددا من الصور ومنهم بطريرك السريان في دمشق الذي اورد ابياتا من الشعر السرياني القديم تحكى قصة أهل الكهف وذلك من الادلة على اعجاز القرآن الذي أورد المعلومات الدقيقة عنهم وقد حملت الاخبار في الاخير اكتشاف كهف الْفَتِيةُ الذِّينَ آمِنُوا بربهم وفروا من عسف الامبراطور الروماني ( اللَّديانوس) في قرية الرقيم على مقربة من جنوبي عمان بالاردن ( المساغة بينهما سبعة كيلو مترات ) وهي القرية التي أصبح اسمها الرحيب وأعلن الاستاذ مجمد تيسير ظبيان أن الدراسة التاريخية والاثرية التي استغرقت أكثر من عشر سنوات داخل الاردن وخارجه قد انضت الى الكشف عن موقع الكهف في قرية الرقيم .

وقد عثر في داخل الكهف على نقوش وادوات زينة ونقود العهد البيزنطى في القرن الثالث بعد الميلاد وهو العصر الذي عاش نيه أهل الكهف ، كها عثر على أعهدة المسجد الذي أتيم على الكهف بعد موت أصحابه والذي ورد ذكره في القرآن ، كها عثر على سبعة تبور وقبر ثامن للكلب الذي تبع النتية الى الكهف ( ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم ) .

كما عثر على سبع جماجم بشرية وجمجمة حيوان في التبور المكتشفة

ثبت أنها جمجمة كلب ، كما عثر على نجوة داخل الكهف ( كوة عليها غطاء حجرى مثقوب ) نلما رفع الغطاء اذا به ينفذ الى داخل الكهف حيث توجد نجوة يبلغ طولها حوالى أربعة امتار وعرضها ثلاثة تقريبا بما يطابق عبارة القرآن الكريم وقد أشار بعض الباحثين الى أن بناء المسجد والأعمدة كان فى العصر البيزنطى وذلك مطابق لما جاء فى القرآن من أن الفتية قد استيقظوا بعد ثلاثهائة سنة وازدادوا تسعا وكانوا قد أوو الى الكهف فى العصر الرومانى الوثنى وقاموا فى العصر البيزنطى .

وقد طابق كهف الرقيم ذلك الوصف الذي جاء به القرآن عن الفجوة التي لا توجد في كهف المسوس بتركيا ويرى محمد تيسير ظبيان أن كهف المسوس لا يطابق ذلك الوصف الذكور في كتاب الله .

وهكذا تتوالى الكثموف التى جاء ذكرها فى القرآن وتقدم لمن كان له قلب أو القى السمع وهو شهيد حجة جديدة على صدق القرآن واحقيته البالغة فى أن يكون المصدر الوحيد للتاريخ القديم وذلك بعد أن تبين زيف كثير مما أوردته التوراة المكتوبة بأيدى الأحبار والرهبان وخاصة فيما يتعلق بحجب رحلة سيدنا ابراهيم الى مكة ووضع القواعد من البيت مع أمهماعيل وفى اكذوبة « السامية : لغة وجنسا » وفى كثير من دعاوى مبطلة وهكذا يؤكد القرآن أنه جاء مصدقا لما بين يديه من التوراه والاتجيل كما جاء مهمنا على هذه الكتب ومصححا لمساكتيه الاحبار والرهبان .

## حول علاقة شارلمان وهارون الرشييد

تجدد الحديث في هسذه الرواية المشبوهة التي وردت في بعض كتب التاريخ العربي الحديث عن علاقة بين هارون الرشيد وشارلمان . . وقد تبين من المراجعات التي اجريتها في الدوريات القديمة أن هذا الموضوع كان مثار جدل منذ أكثر من خمسين عاما حيث كتب الأستاذ زهدى الداية في مجلة الهلال المصرية يتساعل عما أذا كانت هناك حقا علاقات بين هارون الرشيد وشارلمان . . ويقول : راجعت الاصول التاريخية العربية كالطبرى وابن الأثير وابو الفداء وابن خلدون وابن خلكان والمسعودي والسيوطي غلم أجد ذكرا المتعلاقات بين هارون الرشيد وشارلمان ، ولم أر لذلك ذكرا في الكتب المتأخرة نقلا عن التواريخ الافرنجية .

قال العلامة كلينكوز : الذى اعتمد فى بحثه على الاصول اللاتينية : انه لم يكن هناك علاقات بين هارون الرشيد وشارلمان وما هذه العلاقات التى نسبت اليه الا خرافات اخترعتها عقول الرهبان والمؤرخين فى القرون الوسطى وقد أثبت كلينكوز قوله هذا بعدة براهين دامغة منها أن المرجعين الأصليين لتاريخ الرومان فى هذه الفترة لا يذكران ذلك وأن ذكر العلاقات بين هارون الرشيد وشارلمان كانت لعدم فهم هذين الكتابين فهما صحيحا .

القد ذكر كتاب Lavi de Charlmagme تسع بعثات بين شارلان وبطويرك القدس ولكن هذا لا يستنتج منه انه كانت هناك علاقات بين هذين اللكين .

ويقول الباحث : لقد تدرجت هذه الاسطورة حتى قامت بدور هام فى تاريخ القرون الوسطى واصبحت فيما بعد حقيقة تاريخية مثبتة التبسها المؤرخون وبنوا عليها قصصا وحكايات عير صحيحة .

وان أول من ذكر العلاقات بين هارون وشارلمان هو القديس جول وهذا اخترع قصة الهدايا التى تبودلت وزعم هذا الزعيم عام ٩٢٥ ميلادية أي بعد موت شارلمان بمائة وأحسد عشر سنة واعتمد على كتاب حياة «شارلمان لاجينرد» وعلاوة على ذلك جعل شارلمان حامى الاراضى المقدسة ولعل جول هذا أساء فهم ما كتبه اجيبئرد.

وقد كتب الراهب رشنو بعد جول يثبت ما كتبه جول وزاد عليه تصة اخرى وهي ان احد امراء الشرق توجه الى اوربا يحمل شظايا من الصلب المقدس والكأس التي شرب بها المسيح لشارلمان . . ولكنه مات في جزيرة كريت قبل وصوله الى شارلمان . . « وهذه خرافة اخرى »!

وغاية الراهب رشنو من ذلك الادعاء هو اشتهار صومعته التي تحتوى على شطايا من الصليب والكأس المذكورة .

وفي عام ٩٦٨ كتب الراهب (بنوا) اعجب من هذا كله نقد زعم أن شارلمان زار القبر المقدس ووهب لهارون الرشيد الأراضى المقدسة وجعله حاميا لها ولم تمض على هذه القصص الخرافية فترة حتى اصبحت حقائق تاريضية لا غبار عليها عند عدد من المؤرخين .

#### يقول زهدى الدايه:

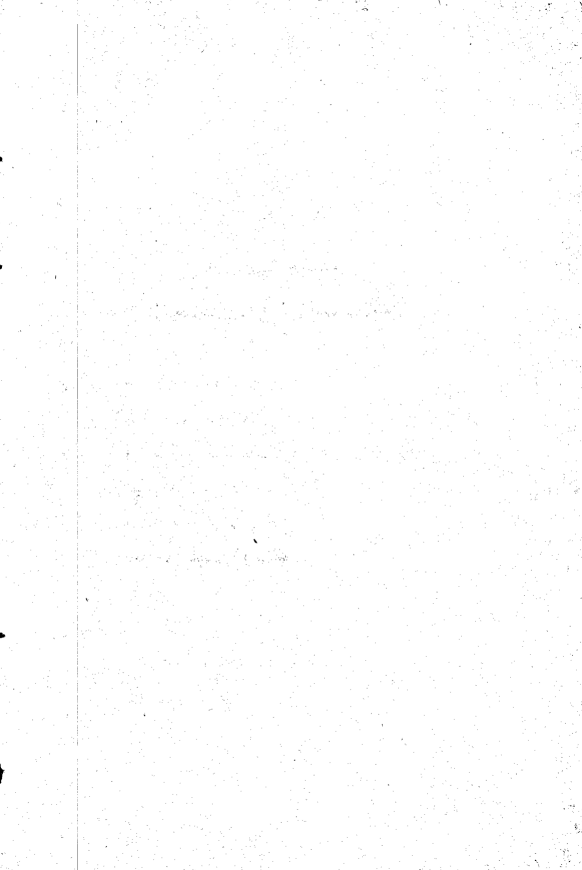
ولعل القارىء يعجب بما كتبه المؤرخون فى القرون الوسطى عن هذه الملاقات ، فانهم خبطوا فيها خبط عشواء ( اعتمادا على هذه النصوص الزائفة ) . . ومن هؤلاء سيسيون ١٦٣٩ ومزرى ١٦٧٩ ، ذلك أن المؤرخين من جيل الى جيل اعتمدوا على ما كتبه غيرهم ولم يستنكفوا أن يزيدوا من عندهم أمورا أخرى ٠٠.

وقد أنكر العلامة كلينكلوز على كلينر زعم سريرتشر واثبت باختصار ان اضطهاد المسيحيين في ذلك الزمن جعل البطريرك الاورشليمي يستعطف شارلمان و والمؤرخون ينغون حدوث اضطهاد المسيحيين وقد ارسل تيودسيوس البطريرك الأورشليمي ٨٩٦ .. يمدح عدل العرب . وربما لان البيزنطيين والامويين في الاندلس كانوا اعداء لشارلمان وهارون الرشيد .. هذه العداوة ربما قربت بين الرشيد وشارلمان ، وبما أن الاصول العربية لا تذكر شيئا البتة عن العالمات بين هارون الرشيد وشارلمان وبما أن الاصلين الوحيدين لحياة شارلمان وهما لا يذكران الا تسع بعثات بين شارلمان والبطريرك اذن نرجح ترجيحا علميا صحيحا أن البطريرك لا هارون الرشيد هو الذي وهب القبر المقدس لشارلمان وان البطريرك ما المنازلة والنائم يكن حاميا للاراضي المقدسة . وان ذكر المفاتيح والساعة والفيل وما أشبه ما هي الا خرافات اخترعتها عقول الكتاب في القرون الوسطي لهم اي نقة علمية صحيحة .

هذا ما نشر منذ خمسين عاما عن علاقة الرشيد وشبارلمان وهو مطابق للما أوردته المسادر المعتمدة من عدم وجود هذه العلاقة أصلا وحق أن يرفع هذا الكلام من كتب التاريخ التي تدرس في بعض البلاد العربية .

# الباب الخامس المية المسلمية

- ١ ــ فضل الحضارة الاسلامية ٠
  - ٢ ــ مشعل الحضارة يعود ٠
- ٣ \_ الاسلام يسبق الطب الحديث •
- ٤ ــ شهس الله تسطع على الغرب •
- ه ـ مستقبل الحضارة الاسلامية •
- ٦ \_ حقائق عن الحضارة الاسلامية •



## فضل الحضارة الاسلامية

من اعظم الصيحات المدوية التي ايقظت الفكر الغربي وحولت تياره نحو الاعتراف بفضل الحضارة الاسلامية بعد فترة طويلة من العقوق: هو ما كتبه توماس كارليل في كتابه الابطال عن رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم في باب (( البطولة في صورة النبوة )) . . .

ثم جاء كتاب حضارة العبرب لجوستاف لوبون غانصف المسلمين والاسلام وان كان في صميم رايه في الدين ليس على ما يحب المسلمون بل انه نفسه لم يكن مؤمنا بالمسيحية ، وتلك خلة نجدها في اكثر الباحثين الغربيين وفي المستشرقين ، ولعل مما يؤخذ على جوستاف لوبون نسبته هذه الحضارة الى العرب وتسميتها باسمهم مع أنها حضارة اسلامية ويرجع هذا الى غلبة فكرة العنصرية التي طافت ريحها بأوربا ثم تأثر بها الشرق من بعد . . .

● يقول جوستاف لوبون: للاسلام وحدة الفخار بانه اول دين قال بالتوحيد المحض الخالص وبأنه أول دين نشر اتباعه ذلك التوحيد في أنحاء العالم فالاله الواحد المطلق الذي دعا اليه الاسلام منزه عن شريك له مهيمن على كل شيء و وتشتق سهولة الاسلام من التوحيد المحض ، وفي التوحيد سر قوة الاسلام . والاسلام ادراكه سهل ، خال مما نراه في الأديان الأخرى ويأباه الذوق السلام من المتناقضات والغوامض . ولا شيء أكثر وضوحا واقل غموضا من أصل الاسلام ، فانك اذا اجتمعت بأى مسلم من أى طبقة رأيته يسرد لك أصول الاسلام في بضع كلمات وهو بذلك على عكس غيره ممن لا يستطيع الحديث عن الدين من غير أن يكون من علماء اللاهوت والجيدل .

وقد ساعد وضوح الاسلام ما أمر به من العدل والاحسان على انتشاره في أتحاء العالم وبذلك نفسر يسر انتحال كثير من الشعوب للاسلام . ومن الذين كانوا تابعين لحكم القياصرة فأصبحوا مسلمين حين عرفوا أصول الاسلام كما نفسر به السبب في عدم تحول أية أمة بعد أن رضيت الاسلام دينا . .

ويقول جوستاف لوبون في موقف الاسلام من الأديان الأخرى:

والاسلام من اكثر الديانات ملاعمة لمناحى العالم واكتشافاته ومن أعظمها تهذيبا للنفوس ودعوة الى العدل والاحسان والتسامح . .

والبوذية وان قامت جميع الأديان الشرقية على غلسغة تراها مضطرة الى التحول حين تبدو للجموع وهى لا شك دون الأسلام تأثيرا فيها ، وتأثير دين محمد في النفوس اعظم من تأثير اى دين آخر ، ولقد دخلت دولة العرب في التاريخ ، ولكن الدين الذي كان سببا في قيامها لا يزال ينتشر ، والسهولة التي انتشرت بها شريعة الاسلام في العالم شاملة للنظر ، والمسلم حيث يمر يترك دينه وخلقه ، وقد بلغ عدد أتساع النبي الملايين الكثيرة في البلاد التي دخلها تجار العرب بقصد التجارة لا بقصد الفتح ، كبعض اجزاء المين وأفريقيا وآسيا الوسطى وروسيا ، وقد اعتنقت هذه الملايين الاسلام طوعا لا كرها ولم نسمع أنه ارسل جيش مع أولئك التجار المشرين لمساعدتهم وفي الهند لم يوفق مبشرو البروستانت على الرغم من مظاهرة حكومتها لهم ومع ما الصاب حضارة العرب ، لم يمس الزمن دين محمد الذي له الآن ومع ما الصاب حضارة العرب ، لم يمس الزمن دين محمد الذي له الآن ومع ما الصاب حضارة العرب ، لم يمس الزمن دين محمد الذي له الآن وهو في ذلك على خلاف الأديان الأخرى التي تخسر كل يوم شيئا من قوتها ، وهو في ذلك على خلاف الأديان الأخرى التي تخسر كل يوم شيئا من قوتها ،

• وتحدث جوستاف لوبون عن عدل الفتح الاسلامي فقال أن العرب وهم أعقل من الكثيرين من اقطاب السياسة في الزمن الحديث ، كانوا يعلمون جيدًا أن النظم الواحدة لا تلائم شعوب الأرض قاطبة ، وكان من سياستهم ان يتركوا الأمم حرة في المحافظة على قوانينها وعاداتها ومعتقداتها . كان يُمكن ان تعمى فتوح العرب الأول ابصارهم فيقترفوا من المظالم ما لم يقترفه الفاتحون عادة ويسيئوا معاملة المفاويين ويكرهونهم على اعتناق دينهم ونشره في انحاء العالم ولكن الخلفاء السابقين الذين كان عندهم من العبقرية ما ندر وجوده في دعاة الديانات الأخرى أدركوا أن النظم والأديان ليست مما يفرض مسرا فعاملوا الكثير من الشعوب وكل قطر استولوا عليسه بلطف عظيم تاركين لهم قوانيتهم ونظمهم ومعتقداتهم غير غارضين عليهم سوى جزية زهيدة في مقابل حمايتهم لهم وحفظ الأمن بينهم ، الحق أن الأمم لم تعرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب ، ورحمة العرب الفاتحين وتسامحهم كانا من أسباب اتساع فتوحهم واعتناق كثير من الأمم لدينهم ونظمهم ولغتهم التي رسخت وقاومت جميع الغارات وبقيت قائمة . وأشار جوستاف اويون الى معاملة عبيدة بن الجراح لأهل حمص فقد رد عليهم ما جباه منهم باسم الجزية عندما بلغته حشود الروم في البرموك قائلا: « سكنا عن نصرتكم والدنع عنكم فأنتم على أمركم " ٠٠٠

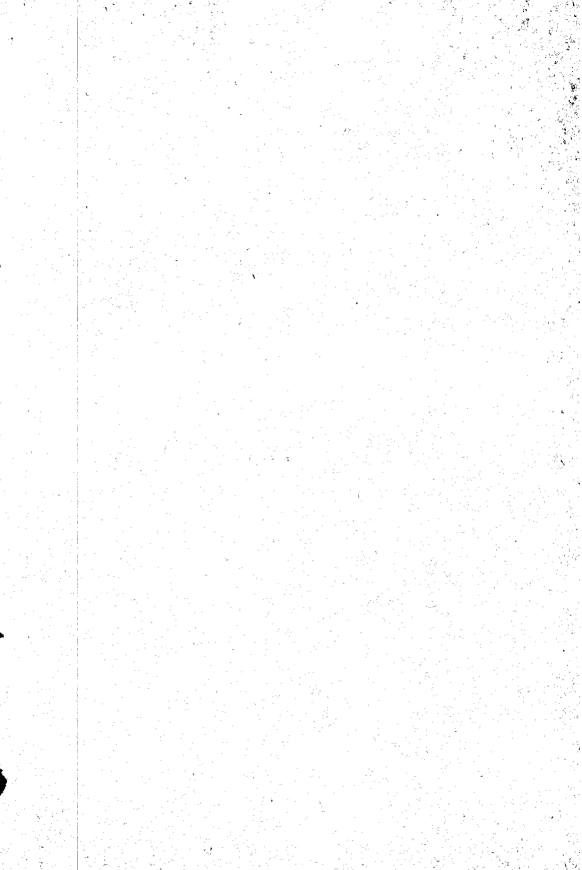
وغادر مدينتهم منسحبا بجيشه ، مما دعا أهل حمص للقول :

لولايتكم وعدلكم أحب الينا مما كنا فيه من الظلم والضيم . ولندفع جند هرقل عن المدينة مع عاملكم . .

وقارن جوستاف لوبون بين تصرف المسلمين هذا في عدله ورحمته وسماحته وبين تصرف بريطانيا واستعمارها . .

وقال أن اللورد ملبورن رئيس وزراء بريطانيا في عهد اللكة فكتوريا التريب من عصرنا هذا سنة ١٨٤٠ قد خاض هذا الرئيس السياسي مع الصين «حرب الأهيون المشهورة » فادار عليهم المدافع من سففه الحربية ومن الثقاط التى ارتكز عليها فى السواحل فصبت عليهم شواظا من النيران بلا رحمة ولا هوادة فأحرقت المدن والمنازل والسكان بما فيها من الشيوخ والنساء والأطفال حتى أكرههم على قبول هذه التجارة المحرمة فى بلادهم ليربح كل سنة من هذا السم القساتل ومن تلك الضحايا البريئسة ١٥٠ مليونا من الجنيهات ، وقد بلغ ضحايا المدخنين لهذا السم كل سنة أكثر من نصف مليون شخص (أي ١٠٠ الف ضحية) . .

وقال جوسستاف لوبون : الحق أن الأمم لم تعسرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب ، أن الاسلام هو الذي أعطى المسلمين هذه الرحمة ، وهذا التسامح ونحن رأينا صورا مختلفة مثل حرب الأفيون وأقسى منها حروب الاستعمار الحديث وأشد منها ظلم الصهيونية وقسوتها وحبها للدماء والعدوان والابادة ...



# مشعل الحضارة يعبود

الأستاذ عثمان الكعال المؤرخ الاسلامي التونسي بقية من جيل رائد من اولئك الذين عاشوا يتلبعهان تراث الاسلام وما كتب عنه ، وهو منذ خمسين علما يواصل قراءة ما كتب علماء الغرب ومستشرقوه عن ( الاسلام والغرب المتقينا به في المتقي الاسلامي بالجزائر شخصية طليقة حافلة بالعلم مزودة بالوثائق . . . .

يتحدث عن دور المسلمين في الحضارة العالمية حديث الباحث المتكن :
المسلمون اخترعوا الصغر والأرقام ، وابتدعوا الجبر والمثلثات ، وعلموا
سلفستر الثاني ، وانفونش العاشر الذي اخسد حساباته الفلكية عن ابني
الزرقال واخذ الخرسيقي عن موسيقي العرب ، والرومان لم يعرفوا الدورة
الدموية التي عرفها المسلمون ولا اخترعوا السياعة التي اخترعها المسلمون
المسلاة وبالضبط العباس بن غرناس المتوفى عام ٨٧٣ ، فقد صنع الميتاته
( اسم الله من الوقت ) او « الميتاتة » ومنها المنتلة بالتونسية اي الآلة ،
وقصد بها معرفة أوقات الصلاة وكتب عليها أو بالأحرى على لسانها :

الا اننى للدين خسير اداة اذا غاب عنكم وقت كل مسلاة ولم تر شمس بالنهار ولم تنر كواكب ليسل حالك الظلمات

وأهداها للخليفة محمد بن عبد الرحمن الاموى بقرطبة ، والعباس بن فرناس هـو بربرى من تاكرنا بالاندلس ، فهذا البربرى الذى أرادوا أن يغرنسوا أو ينصروا اخوانه هو الذى اخترع الساعة للصلاة وهو أول من اخترع البلود الصناعي ، وطارق بن زياد الذى فتح الاندلس بربرى ويوسف أبن تاشفين الذى أعاد فتحها وعبد المؤمن بن على الكومي الذى أعادت دولته فتجها ثانيسة كلاهما بربرى فمقارنتكم صعبة ومختلة ، ولا نصيب لها من الحقيقة . . .

ويقول: أن الغربيين يقولون أن المسلمين عاجزون عن العلوم الرياضية والعلمية ، والعجب ، رمتنى بدائها وانسلت ، من اخترع الصقر ،

والمنازُلُ القيمة في الإرقام والمثلثات والخُوارزمية والجبر ، والساعة ، وليت الابرة ، ودغة السنينة ، والاسطرلاب والخريطة البحرية من اكتشف الدورة الدموية ، والتلقيح ، ومن مصل الطب عن الصيدلة ، من ابتدع علم الاسرة التجريبي ، من اكتشف العطور والصابون ، وصناعة السكر ومن نشر بأوروبا تربية دودة القر ، والارز والقطن والنارنج والليمون ، والاشجار العالية المثمرة ، من كانوا اساتذة الفونس العاشر والبابا سلفستر الثاني الذي اسس اول جامعة طبية في أوروبا ومن ترجم كتب العرب في الطب والفلك والنبات الى اللاتينية . . من استنبط القهوة ونشرها مع السكر ، والحصان العربي في أمريكا ، من اخترع المدمع والاسلحة النارية والبلطة التي حامظت على اسمها العربي في اللغات الأوربية بالاسبانية والفرنسية بل من أعجب ما يكون أنى كنت أبحث عن أشتقاق كلمة لوزنج الفرنسية وهو شكل هندسي يسمى بالعربية ( المعين ) أو « اللوز » ، معظم معاجم الاشتقاق ذكرت إنه اشتقاق مجهول فبحثت في الانكليزية فجاء في القاموس أنه : أولا مقطر حبات بشكل لوزى مخلوطة بعقاقير لعلاج السعال ثانيا : يطلق أيضا على الشكل الهندسي المعروف ، واذن هي لوزينج الجاحظ في كتاب البخلاء ، في قصة الرجل المصاب بالسعال ، والذي كان بخيلا ، فوصف له اللوزينج فاستثقل المؤونة ، ووصف له ماء النخالة يحسوه حسوا فشفى بحمد الله } وذكرت قصة اللوزينج لأحد كبار التونسيين ، فسكت وكان لسان حَالَهُ يقولُهُ « الله يحبس علينا العقل والدين » ونحن في المشرق نقول « الله يحفظ علينا العقل والدين » . ثم خرج ورجع بعد لحظات وبيده علبة مكتوب عليها بالإنجليزية « لوزينج كهه » أى الكحة ! غائدهشنا كلنا وأخذت أنا العلبة أولا ، لاني كنت مصاباً بالسعال ، وثانيا : لاني عثرت على هذا الاشتقاق فأيدته العلبة . . . فكيف يقال بعد هذا ، أن الاسلام خال من العلوم ، وعاجز لغة وتأسيسا وذهنية عن الاتيان بها ، والاجادة فيها ٠٠ ولكن قرن ونصف قرن من التعليم الاجنبي ، ومن محاولة قتل العربيسة ، ومن تعطيل التعليم الاسلامي ومن تجهيل أبناء الاسلام بحضارتهم وأمجادهم يفعل هذا وأكثر . ولكن لم نلبث إن وجدنا كتابا مسلمين باللغة العربية أضعاف نظمائرهم بالفرنسية والانجليزية ، فالاسلام لم يشأ أن يموت لانه لا يمكن أن يموت ، وأخذ يشعر بعظمته نسما في نظر نفسه ونظر خصومه ٠٠

وهكذا يمضى الأستاذ عثمان الكعال فيفصل القول وعنده رصيد ضخم من التراث العربي .

وكان في الطريق يحدثنا عن « الرباطات » القائمة فوق الجبال : الرباطات المهدة على ساحل البحر الأبيض المتوسط من دمشق الى الدار البيضاء التى بناها المسلمون ليرقبوا منها تحركات الغزاة ويرابط بهذه الرباطات المسلمون يتبادلون الاقامة فيها طوال العام ، وفيها ينسخون الكتب ويعبدون الله ، فاذا ما ظهرت مركب رصدوها ثم اطلقوا الحمام الزاجل الى الأمير والى قائد الجيش الى كل مركز من مراكز المراقبة ليكونوا على اهبة الاستعداد لمواجهة الخطر ، ولعلنا اذا عرفنا أن الحرب بين المغرب واسبانيا استمرت ثلاثمائة عام قبل الاحتلال الفرنسي للجرائر وبعد سقوط الأندلس ما عجبنا حين راينا رباط مدينة ( بجاية ) فوق الجبل ما زال قائما كالعلم .

ويتحدث عثمان الكمال . . ويفصل القول ، ويراجع آراء كتاب الغرب الذين أولوا هذه الرباطات اهتماما كبيرا . .

ويتحدث عثمان الكعال عن الدور القادم للاسسلام والمسلمين ويرى ان هذا الطور بدأ عام ١٩٤٥ وبه تحول العالم الاسلامي من التوريد الاقتصادي الى التصدير الاقتصادي ومن طلب المواد الخام الضرورية الى تصديرها بما في ذلك البترول الذي هو العامل المادي في كل نهضة اسلامية : مادية واجتماعية وثقافية ، فالعالم الاسلامي نكب أولا ، اذ تحول من التصدير الى التوريد فاذا انتقل من التوريد الى التصدير فقد تحولت دفة السياسة الاقتصادية لفائدته وهي أم السيادات كلها ، وتبقى بعد ذلك السيادة الثقافية ، فهذه تحتاج الى ايمان بها يدفعنا إلى معرفتها بترجمة ما كتبه الأوربيون عنها وزهد فيه المسلمون ، وبتأسيس كراسي في الجامعات الاسلامية ، موضوعها : تاريخ العلوم والفنون عند المسلمين وتأثيرها على أوربا وأمريكا .

لقد انتبه المسلمون على دوى الحبر ، والرياضيات ، وبخار السنينة ، وأزيرُ الهاتف ، والماع البرق ، وقرقعة السيارة ، وهزيز الطيارة ، وصّغير الباخرة ، غاندهش السلمون وما طالت بهم الدهشة ، بل منهم من لم يأخذ اجازته كأهل الأندلس فاستمروا خلال القرن السابع في ترجمة كتب الإسبانيين في المدنعية « محمد بن غانم النواشي » وكتب الجبر وكتب الأدب وغيرها . . وهكذا ظهرت بشائر الطور الخامس الذي هو طور رجوع المشعل للمرة الثانية للمسلمين مترجموا بالمغرب والجزائر ، وتونس ومصر والشام ، ونهضت الهند الأسلامية التي لم تشأ أن تنام ، وتركيا آلتي اخذت ( تعسيلة ) فقط ونهضت أيران ، ونهض العالم العربي كله نهضة جبارة ، فترجم واسس الصحافة والمسرح ، والجمعيات والمكتبات والمتامن والحكومات الدستورية ، والجامعات والمعاهد ، لكن نت في ساعده الاستعرب، متى بلغ البنيان يوما أشده ، أذا كنت تبنيه وغيرك يهدم ، وظهر في القرن الماضي بناة الفكر الاسلامي في الاصلاح: الامام محمد بن عبد الوهاب ، الأمير عبد القادر ، خير الدين التونسي ، جمال الدين ، ومحمد عبدم وهذه كلها عناصر تمهيدية للطور الخامس الذي سيبدأ معلا باستقلال العالم الاسلامي . عندئذ رجعت للاسلام سيادته الترابية بعد جهاد وطنى بطولى ممجد مرير ؟ وسيادته السياسية ، والاقتصادية والثقافية ..

أما الأدوار السابقة مهى كما يراها عثمان الكعال:

فى الطور الأول : (شرقى ) ظهر الفينيقيون والسرامطة ، والحيثيون والمربو والبربر والعالم الأسود .

وفى الطور الثاني ( غربي ) : ظهر اليونان والرومان فتعلموا عن العرب والفرس ، وجاء الرومان .

وفي الطور الثالث : جاء الاسلام فأسس أولا دولة الدين ثم دولة السياسة والادارة . . والقضاء والحكم ، ثم دولة العلم والأدب والفن والتقنية التي نشر

معالمها ووزع اصولها ومبادئها ، عالعالم القديم ، ودولة الدين بنعسها هي دولة علم اسلامي انتشاري وتوزيعي ومقيس عليه ، فأول كلمة في القرآن هي فلمل الأمر من مادة ( اقرأ ) « اقرأ باسم ربك » مالقرآن السكريم هو المؤسس للتعليم الاجباري بأذن الرب الكريم سبحانه وتعالى . ثم أن الاسلام أسس علومة من لغة وبلاغة ونحو ومعاجم لغهم القرآن والحديث 6 ثم اسس العلوم القرآنية والحديثية ، ثم أسس العلوم الميكانيكية اللازمة لأداء مرائضة ، كآلات التوقيت من مزولة ومرملة ، وساعة وآلات نقل الحجاج بحرا بواسطة السنن من بوصلة ودنة سنينة واسطرلاب وخريطة بحرية وعلوم ملاحة وقيس أراضي وعلوم عدد وحساب وجبر ومثلثات لمعرفة الغرائض في المواريث ولمعرفة قيس الأراضي ومسالك الحج ، كما درسوا الفلك لمعرفة مسالك النجوم والأهلة التي يرصدون بها مدآخل الشهور في حسابهم الهجري المبني على النظام التمري . . ونبغوا في الموسيقي والمعمار ، والرسم والنقش واخترعوا وسائل الثنامة المادية التي هي الكاغد والتجليد والطباعة الخشسية منذ العهد الأغلبي الرستمي ، والادريسي ونشروا كل ذلك في أوربا ، وجلبوا مزروعات جديدة من الشرق مثل النارنج والقراصيا (حب الملوك) ، والأشحار المثمرة الغالية ، والزهور مثل البيلك والوسن ، والياسمين والخيلى ، وجلبوا المتاتير والأدوية مثل الزعفران والفلفل الأسسود والسكنجين ، والترجة ، وابتدعوا الكيمياء الزراعية مصنعوا السكر والعطور ، والستقطرات ، والصابون ، والغوالي وجلبوا زراعة الأرز والاسبارج ، والأرضى شوكي ( الخرشوف ) ونبغوا في المعمار ، مابتدعوا القبة والزليج ( القاشاني ) ، والتوس العربية وتوس الجب ، والمترنس والستف الخشبي المرسع ، والغوارة ، والبستان الأسلامي المتاز والقريات ، والتوريق والنقش ونشروا ذلك في أوربا وأمريكا ثم أقبلوا على ترجمة معظم كتب التراث القديم من هندى وایرانی وسریانی واشهوری ، ونبطی ویونانی ورومانی ، وبربری وفینیقی وعبراني في العلوم والرياضيات والهندسية والفلسغة والطب والفلك ﴾ والزراعة واشتغال الري ، والموسيقي والسجر والطلسمات والأدب والتصم الشعبي « انظر الفهرست لابن النديم وبروكلمان » معادت الثقامة العربية بذلك ثقامة عالمية ، وصارت المصادر العربية هي مصادر العالم والعلوم ٠٠

ودام هذا الدور من القرن الخامس الى القرن العاشر أى من القرن الله المتاريخ الميلادى الى القرن السابع عشر ، فعل ذلك ابن خلدون بالاضافة الى التاريخ فوضع العلوم الاسلامية والنقد التاريخي وتصنيف العلوم والبيداجوجيا . وفعل ذلك بالاضافة الى الجغرافيا الشريف الادريسي ، وابن فضل الله العمري ، وفعل ذلك في الأدب النويري في نهاية الأدب وفي العلوم الانسانية والادارية والدبلوماسية ، القلقشندي في صبح الأعشى ، وابن منظور في اللغة فوضع لسان العرب ، وابن سيده فوضع المخصص وفعل مثل ذلك سرو الدين التيجاني في الفلك والجيولوجيا والجغرافيا ، والأحجار والمعادن والحيوان والنبات والكيمياء والفيزياء والموسيقي ، فوضع سرور النفس بمدارك الحواس الخمس . ثم انتقلت علوم المسلمين الى أوربا ، ودام ذلك من القرن السابع المسلمين لدى الوربيين وترعرعت وزادوا فيها كثيرا واخترعوا واكتشفوا ، المسلمين لدى الأوربيين وترعرعت وزادوا فيها كثيرا واخترعوا واكتشفوا ،

ودُلك هو الطور الرابع ، رجوع المسعل للمرة الثانية الى الواجهة الشمالية من البحر المتوسط . ثم ها هو المسعل يعود مرة اخرى الى السلمين .

وهكذا أمضى عثمان الكماك ليلته معنا الى مطلع الفجر يتحدث عن الدور الذى قام به الاسلام للحضارة العالمية ، وما ينتظرهم البوم ، وقد عاد المشمل مرة اخرى اليهم . .

وندن نرى حقا تباشير هذا الدور .

\* \* \*

#### هــنه الأمة

#### يتول توينبي:

« أنني أغبط أبناء المجتمع العربى لما تضفيه عليهم الأمة العربية أنه في داره ما دام في بلاد عربية اسلامية ، فالعراقي والمصرى أو النجدى أو الحجازي أو المراكشي أو التونسي ، لا يجد فرقا في الجو الاجتماعي وروح الحياة العربية وعقليتها السياسية بين الرباط وتونس والجزائر ، والقاهرة وحدة ودمشق وبغداد والبصرة » ونقول وهذه هي وحدة الثقافة وهذه وحدة الأمة مصدرها الوحيد هو الاسسلام . .



# الإسلام يسبق الطب الحديث بلف عام في اعلان فساد الخمر

حدثنى الدكتور أحمد غلوش فقال: كنت في هلسنكي عاصمة فناندا في صيف ١٩٣٩ مندوبا عن مصر لدى المؤتمر الدولي لمكافحة المسكرات ، وكان بين البحوث التي عالجها المؤتمر بحثان علميان أحدهما (هل الخمر تساعد حقيقة على تدفئة الأجسام أبأن البرد؟) .

وهذا ما يزعمه الكثيرون من الناس فيعمدون الى شرب الويسكى وغيره من المشروبات الكحولية قصدا الى وقاية انفسهم من برودة الجو ، والثانى ( هل تغيد الخمور التى تحتوى على عقاقير مقوية فى تقوية الجسم وذلك من أنواع الكينا الحديدية ) التى يكثر تجارها من الاعلان عن فائدتها فى حصول من يتعاطونها على القوة والتخلص من الضعف ؟.

فكان قرار اللجنة الأولى: أن الدفء الذى يشعر به من يتعاطى الخمر لهذه الغاية دفء كاذب مضلل مخادع وليس دفئا حقيقيا صحيا ، كذلك الذى يحدث من تعاطى الأعذية المفيدة ، وذلك لأن الدفء بالخمر يرجع الى أن كحول الخمر من شائه أن يمدد الأنابيب الشعرية التى تحمل الدم الى سطح الجلد فى الوجه واليدين غيكون من أثر هذا التمدد أن تلك الأنابيب الشعرية وهى العروق تستجيب لها فى الأحوال العادية غيبدو عند ذلك وجه شارب الحمر محمرا يكاد صاحبه يقصبب عرقا من فرط ما يشعر به من الدفء والحرارة وهو فى هذا واهم مخدوع لأننا أذا وزنا حرارة جسمه وهو على تلك الحالة لوجدناها هبطت من درجة ٢٧ الطبيعية لكل انسان الى ٣٦ أو ٣٥ درجة واحيانا أقل من ذلك نهذا الفرق قد ضاع على المسكين باشعاعه بفعل الهواء البارد المحيط بالجسم وعلى ذلك نمان المؤتمر ينصح الناس بالكف عن تعاطى الخمور لتدفئة وبالغذاء المفيد .

غاردت التعليق بأن النبى محمد صلى الله عليه وسلم نبى المسلمين أعلن

هذه الحقيقة بعينها قبل اكتشاف أمريكا بألف عام وهو رجل أمى لم يقض في الدراسة الطبية ولا التجارب الصحية يوما واحدا وانما كانت تعاليمه وليدة الوحى من عند الله . ثم ذكرت ترجمة الحديث الشريف وخلاصته أن وفدا من الأعراب قدم عليه وساله عن شراب يتخذونه من القمح والشعير أو الذرة يستعينون به على مقاومة برد بلادهم الشديد فسالهم الرسول هل ذلك الشراب واسمه (المزر) وهو مثل (البوظة) عندنا أو (البيرة) عند الافرنج سالهم : هل هذا الشراب يسكر ؟ فقال قائلهم : نعم ، انه يسكر ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : لا تشربوه فهو حرام ، قالوا : ولكنه يدفى اجسامنا ويقيها من البرد ويعيننا على تحمله . . قال النبي صلى الله عليه وسلم : هو لا يدفىء ولا يقي من البرد ولا يعين عليه ولا يعين على شيء قط . .

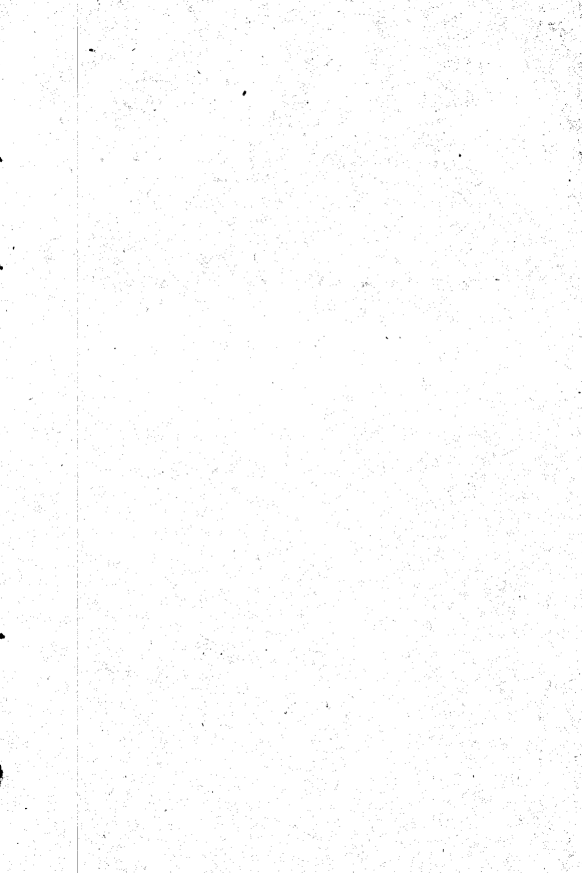
فكان سرور السامعين في المؤتمر عظيما حتى انهم لدى انفضاض الجلسة كانوا يتزاحمون على ويطلبون أن أملى عليهم ما سمعوه منى فكانت الأحاديث تدور حول تداوى الجسم وتقويت بتعاطى أنواع ( الكينا) الحديدية التى كثيرا ما يعمد الى تعاطيها أولئك الذين تستهويهم الدعاية التجارية المغرضة لهذه المشروبات فكان الحاضر وهو كبير أطباء مستشفى فيينا وهو يعد من الأطباء العالميين ، قال : أن كل شراب أساسه الخمر كله هو الجال في هذه المشروبات أذ أنها تحتوى على ( . ) في المائة ) من الكحول لا يمكن أن تفيد الجسم في شيء وأذا أفادت بعض الفائدة فأن ضررها أكثر من نفعها بكثير وخير لن يريد أن يتقوى بالعقاقير الطبية مثل الكينا ونحوها أن يتعاطاها بدون الخمر كأن يغليها أو ينقعها ثم يشرب نقيعها أو ما يغليه منها فيحصل على فائدتها كاملة بثمن رخيص جدا لا يذكر بجانب ثمن المشروبات الحديدية التي يعلن عنها ، ثم ختم المحاضر أقواله بأنه ثبت للجنة الصحة الاجتماعية أن الخمر داء لا دواء وأن الرجل الوحيد الذي يفيد من الخمر هو صانعها وبائعها والمتجر بها ، أما متعاطيها فهو الفريسة والضحية لل ستهلك منها .

وهنا طلبت الاذن في السكلام للتعليق على ما ذكره المحاضر ، فقلت وهذه معجزة ثانية كثيف عنها هذا المؤتمر على ما ذكره المحاضر لنبى الاسلام صلى الله عليه وسلم فقد جاء اعرابي ينوب عن قومه وساله عن شراب يصنع من الخمر ويستعملونه للتداوى فهل هو حرام ؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم : هو حرام ما دام مصنوعا من الخمر ويحدث السكر . فقال الاعرابي : ولكنا نستعمله للدواء . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : هو داء لا دواء فاجتنبوه ولا تقربوه .

كان الدكتور احمد غلوش من علامات حركة اليقظة في الشرق ، فقد حمل لواء الدعوة الى محاربة المفيبات المقلية اكثر من سبعين عاما ، يقول :

كتّ اطارد اصحاب الحانات ، كلما اغلقت حانة فتحوا غيرها ، فاذهب الى المسئولين الأغلقها ، وقد حوربت من الانجليز لموقفى من معركة الخمور اتخذونى عدوا لهم وكانوا يقولون اترك المسكرات حتى نرقيك ، فاقول لهم : الركها ابدا واعيش فقيرا في ظل عقيدتى ، لقد كنت سببا في اصلاح اسر ورد زوجات ، جاءت مرة امراة من فضليات النساء والدموع في عينيها قالت : ابنى محمود ينفق ثلاث جنيهات كل ليلة مع اصحاب السوء ويرجع مخمورا وذهبت اليه وسهرت معه واستطعت أن أحوله عن خطئه ، وقال : اننى تبت على يديك وقد كان لى من بعد اتبع من ظل ، كان يرجع بيته مخمورا والفجر يؤذن فأصبح يخرج ليصلى الفجر وكانت لحية الدكتور غلوش في أوروبا موضع يقدير ، وقد لفتت اليه الأنظار ، وكان يصلى في كل مكان مهما كان غاصا بالناس فكانوا يسالونه عن الاسسلام وهذا ما حفزه الى أن يؤلف كتابه بالناسلام ) بالانجليزية ومنذ ه ١٩٠٠ والدكتور غلوش يحمل لواء الدفاع عن الاسسلام وتحريم الخمور .

\* \* \*



# شمس الله تسطع على الغرب

قالت الدكتورة سجريد هونكة صاحبة كتاب : ( شمس الله تشرق على الغرب ) في الاجابة على سؤال : لماذا عمدت الى انصاف حضارة الاسلام ؟ :

اثناء دراستى فى الجامعة وخلال تحضيرى لاطروحتى تتبعت عن كثب تاريخ الشعر العربى القديم وتاثيراته القوية على الشعر فى أوربا عامة والشعر الغنائي فنون المدح والرثاء وغيره) هذه التأثيرات التى انعكست فى أتباع شعراء القرون الوسطى وفى شعر جوتة (ديوانه الشرقى العربى) .

وديوان طوق الحمامة وقد نقل الى عدة لفات وانطلاقا من دراستى الشعر العرب وقفت وقفة طويلة على العلاقة القائمة بين الرجسل والراة في عصور النهضة فوجدت فرقا شاسعا بين مكانة المراة العربية في مجتمعها وبين مكانة المراة الغربية في مجتمعها آنذاك . ففي الوقت الذي كائت فيه المراة الغربية تقمتع باحترام الرجل لها وتقديره لها واقراره بحقوقها كانت المراة في الغرب عنوانا للخطيئة كما بشرت بذلك الكنيسة الكاثوليكية وبالتالي كان عليها أن تعيش في أرهاب دائم من الرجل . من هذه الناحية بالذات كان موضوع كتابي السابق « الرجل والمراة » متطرقة فيه الى الدور الذي كان موضوع كتابي السابق « الرجل والمراة » متطرقة فيه الى الدور الذي حققه الاسلام في هذا المضمار ، كل هذه الأمور جعلتني أركز اهتمامي على الثقافة العربية والأدب العربي وكل مظاهر حضارتكم ، وعبثا بحثت عن كتاب جامع شامل يوضح هذه الأشياء ويجمع تلك الحقائق التي لمستها أثناء دراستي هذه فلم أحد ، وقد لمست التهمد في اخفائها وطمسها عبر القرون من قبل الكنيسة الكاثوليكية وغيرها من الجهسات الغربية التي كانت تعمل بوحي من تعصبها الأعمى .

#### فضل العرب في الحضارة

وأثناء التامتى في المغرب مع زوجى وزيارتي للأتطار العربية دمعتنى الى وضع كتابى هذا . لقد تحاهل الأوربيون مضل العرب والمسلمين في بناء حضارة الانسانية وهو أحد الأسباب التي دمعتنى الى وضع كتابى هذا ولو اطلعت وما على كتب التاريخ التي يتداولها تلامذة المدارس في أوربا لوجدت أن ذكر العرب كشعب وحضارة وثقامة يرد باختصار في مرات ثلاثة معدودات . . تحصر العلاقة بين أوربا والعرب :

الخطر الذي كان يشكله العرب في اسبانيا على أوربا ووصول الجمائل العربية الى قلب غرنسا وموقعة بواتيه بقيادة شارل مارتل الذي اصبح قديسا لانقاذ أوربا من خطر البربر (المسلمين) .

#### ثانيسا:

الحروب الصليبية التي كانت تهدف الى احتلال البلاد العربية وليس الى حماية الأراضي المتدسة ومقاومة العرب لهم وتذفهم في البحر .

#### ثالثـا:

خطر العثمانيين الذين وصلوا الى ابواب نبينا عاصمة أوربا والأوربيون لا يغرقون بين العرب والعثمانيين .

#### موقف الكنيسة الكاثوليكية

أضف الى هددا موقف الكنيسة الكاثوليكية أمام الغلاسسة السلمين ومحاولتها في القضاء على نفوذهم وتأثيرهم في أوربا في حملات تعصبية عمياء بالاضافة الى الترسبات المتراكفة في عقول الأوربيين والناتجة عن صراع مديم » .

تلك هي العوامل التي دفعت الدكتورة سنجريد هونكة الى انصاف حضارة الاسلام بذلك الكتاب الرائع الذي ترجم مرتين الى اللغة العربية منذ سنوات والذي يعد واحدا من الأعمال الطيبة التي ردت اعتبار حضارة الاسلام بعد أن غرض الغربيون عليها (مؤامرة الصمت ) لكثر من ثلاثمائة عام .

#### استقلال الشريعة الاسلامية.

وكان االفضل في فتح هذه (البكوة) الصفيرة الى «توماس كارليل» وجوستاف لوبون والعالم درابر ثم اتسعت الدائرة وجاء العلماء التجريبيون فاعترفوا بأن العرب هم الذين قدموا لهم المنهج التجريبي الاسلامي في نفس الوقت الذي كان التغريبيون (طه حسين ومحمود عزمي وغيرهم) . . يتفثون في الصدور الاسلامية أن العرب والمسلمين ليسوا الا اتباع لحضارة اليونان ثم جاءت طائفة رجال القانون في فرنسا والمانيا وايطاليا ليعترفوا بأن الشريعة الاسلامية شريعة مستقلة تامة والها قدمت للانسانية عطاءات سخية وتكثيف من بعد في دراسات المسلمين والعرب أن كثيرا من القوانين الغربية مستمد من الشريعة الاسلامية وأن قانون نابليون نفسه مأخوذ من مذهب مالك في نفس الوقت الذي كان التغريبيون في بلادنا (لطفي السيد وعلى عبد الرازق وسلامة موسى) يقولون أن الشريعة الاسلامية مأخوذ من الفقه الروماني أو أن يقول طه حسين أن المسلمين ليس لهم فكر سياسي من الفقه الروماني أو أن يقول طه حسين أن المسلمين ليس لهم فكر سياسي

أو قول على عبد الرازق أن الاسلام دين روحى بينما كان الأوربيون يقولون أن الاسلام دين ودولة وأنه منهج حياة ونظام مجتمع .

ثم جاءت الموجة الأخيرة حين اعلن برنارد شبو أن أوربا والغرب لن يجدوا أمامهم سبلا الى مجتمع كريم إلا حين يأخذون شريعة الاسلام ، وأن النبى محمدا صلى الله عليه وسلم لو كان حيا لاستطاع حل معضلات المجتمعات الحديثة في جلسة واحدة .

ثم توالت اعترافات المنصفين الغربيين بينما ظل دعاة التغريب والغزو النقاف والمستشرقون على صلفهم وكذبهم وتضليلهم .

#### التربية وغضل المسلمين

بلان بعض الشباب المسلم ذهب ليحصل على اطروحة في التربية فقال له رجال الجامعة ان كل ما عندنا عن التربية انما اخذناه من ابن خلدون والعبدري وابن سيناء .

#### ولقد تبين الكثيرين جملة من الحقائق:

ا — أن الاسلام وليس سقوط الدولة الرومانية الغربية هو الذي ادخل البشرية في العصر الوسيط .

٢ — ان الأمم الأوروبية التى تنصرت فى القرن النسالث والسادس من ميلاد المسيح قد بقيت كذلك فى غفوتها طوال عشرة قرون ثم تيقظت من نحو أربعة قرون فقط بينما نهض الاسلام بمعتنقيه واقام حضارته الباهرة منذ القرن الأول للهجرة غلم يكن الاسلام سبب تأخر المسلمين ولم تكن المسيحية سبب تقدم أوربا فقد كانت الأمم الأوروبية مثل الاغريق والرومان من أرقى أمم الأرض قبل اعتناق المسيحية .

#### النهج التجريبي للمسلمين

٣ - ان المسلمين قدموا المغرب المنهج التجريبي الذي بنى به عصر النهضة ، وهدم مذهب ارسطو الذي كان مذهبا نظريا تأمليا عاق اوروبا عن التجريب حتى هداهم المسلمين اليه ، غلما جاء الغربيون الى الشرق كان همهم أن يقدموا المسلمين مذهب ارسطو ودعا لطفى السيد وطه حسين الى هذا المذهب غاشين به امتهم ذلك الآن المسلمين من قبل نهضة اوروبا كانوا قد كشفوا عن زيف مذهب ارسطو .

٤ - أن النضالات الوطنية الأولى قد انطلقت من تحت راية الجهاد

في سبيل الله واستمدت أصولها من منهج الاسلام . كان الاسلام في أغلب هذه النضالات رمزا للمقاومة الروحية والثقافية ضد الاحتسلال والاستعباد الاستعماري وكان الضمان لاستمرار وحدة اللغة والثقافة وكانت تتجسد فيه كل القيم النقية التي لم تكن متوفرة في ظل الاستعمار .

#### \* \* \*

#### وحدة الثقافة العالية فكرة مرفوضة

ولذلك غان الدعوة المدعاة اليوم بالتأثير والتأثير باطلة تماما وانه لا سبيل لأن يقبل المسلمون غكرة (وحسدة الثقافة العالمية) التي تريد أن تصهرهم وهم في مرحلة الضعف والنهو في حضارة متسلطة تمر بمرحلة الأزمة والتحلل ، ان عبارة وحدة الثقافة العالمية هي عبارة خلابة المظهر براقة الصورة ولكنها تخفي من وراءها طابع (الاحتواء) الذي يستهدف اذابة كل الثقافات الإنسانية في بوققة الفكر الغربي المسيطر الآن فهي دعوة الى تسييد الثقافة الغربية على ثقافات الأمم ولابيها الثقافة الإسلامية التي تسود أفريقيا وآسيا ، ومن حسن الحظ أن وحدة الثقافة العالمية تتنازعها الآن قوى كثيرة غربية وماركسية وصهيونية ، واذا كانت هذه الدعوات تتصارع وتحاول أن تفرض نفوذها في المناطق التي تتصل بها غانها تعد في مجموعها موجهة بالأغلب التي احتواء الثقافة الاسلامية لأنها هي الثقافة الوحيدة القادرة على استقطاب الأنسان بعد أن تهاوت وفسدت مختلف الأيديولوجيات والمذاهب التي حاولت منذ قرنين أو ثلاثة أن ترسم للانسان مثلا أعلى ومنهج حياة ،

#### \* \* \*

#### الفسكر الاسلامي القرآني

وما يزال الفكر الاسلامى القرآنى المصدر مرجوا لجولة قريبة يقدم للبشرية هذا المنهج الكريم الذى يسعد النفس الانسانية ويقدم لها مطامحها الروحية وحاجاتها المادية على هدى وبصيرة وفي توازن كامل ومواعمة تامة وساوف يظل الفكر الاسلامى مكافحا عن وجوده وكيانه وذاتيته حتى لا يقع في برائن احتواء الثقافة العالمية . وسيظل قادرا على العطاء للانسانية في نفس الوقت .

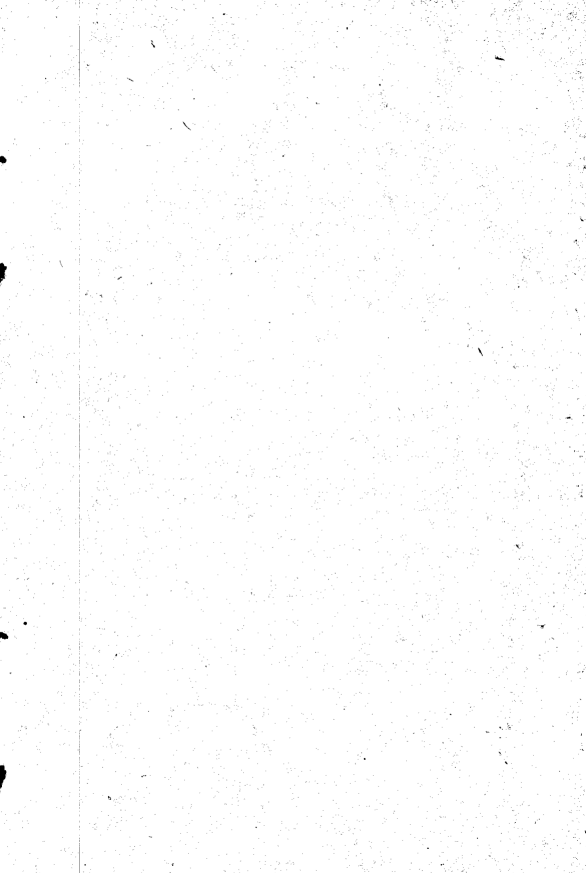
لقد استطاع الفكر الاسلامي في القرن الرابع والخامس الهجريين, ان يحطم قيد الاحتواء الاغريقي وأن ينتصر عليه وذلك بفضل الحذر واليقظة ازاء خطر الاحتواء والاذابة .

#### لا بد للفكر الاسلامي أن يبقى

أن هناك صيحة تحذير عامة صدرت من عدد من المفكرين السلمين تقول: بأننا نفقد أصالتنا تدريجيا ونتنازل عن الصفات المبيزة لنا يوما بعد بوم نتيجة غزو (السلوب العيش الغربي) لنا وسيطرة قيم وافدة على مفاهيمنا وسلوكنا .

ويرد الباحثون ذلك في الأغلب الى عدم القدرة على استيعاب الغروق المتيعة بين الروح العامة للاسلام فيما يتشابه او يتعارض مع روح الفكر الغربي وطوابعه الوثنية او المادية أو الإماحية .

واذا كانت بقايا آثار النفوذ الغربي ما زالت قائمة تفرض القوانين الوضعية ونظام التعليم الغربي والأسلوب العلماني في مجال المجتمع والتعليم والأسرة ومن نتيجة كل ما احساب المجتمعات الاسلامية من تحلل ، اقول اذا كان كل هذا قد وقع قان الخطر قد اصبح محيطا الآن بآخر هذه الحصون وهو الفكر الاسلامي حيث تجرى محاولة احتوائه في اطار الأمهية واذابته في العالمية وهذه هي الأمائة وهذا هو التحدي .



# مستقبل الحضارة الإسلامية

يقف المفكرون الغربيون من الحضارة الاسلامية موقف خصومة تصدر عن محاولة تزييف المفاهيم الحام اهل الاسسلام ، وانسساد عقيدتهم في تاريخهم وقيمهم ، حتى يشكوا في مقدرتهم الخاصة وفي عملهم الدائب للخروج من ازمة التخلف وامتلاك ارادتهم وتحكيم كتاب ربهم ولكن احدا منهم لا يستطيع أن يقول كلمة حق ، مثل تلك التي قالها برناردشو حين تنبأ بأن الغرب سوف يخضع للاسلام بعد مائة عام وبعض ما قاله كارليل وجوستاف لوبون وجوته وقد وقف تويني من الاسلام في اخريات أيامه موقفا عادلا في ضوء ما يعرف من اطوار الأمم وتاريخ الحضارات ، وإذا كان قد عجز في صلب دراسته الضخمة عن أن ينصف الاسلام لائه كان يصدر عن عقيدة غربية مسيحية تريد أن تعلى شبأن الغرب المسيحي وحضارته في مواجهة حملات اليهودية التلمودية التي قادها ماركس وشبنجلر وماكس نوردو غانه يقول في كتابه الأخرير الذي نشره قبل وغاته بقليل :

يقول : مستقبل الحضارة الاسلامية متوقف على هذه الأكثرية المؤمنة بتراثها والتى زادها الصراع مع الغرب حيوية ونشاطا والمؤمل أن هسؤلاء الاكثرية سوف يوجهون الطاقة العربية للخلق والابداع والنمو وبالتالى الى تجديد شباب الحضارة العربية والعمل على احلالها المحل اللائق في الحضارة العالمية .

ان مستقبل الحضارة العربية لا يتوقف على ( الرجعى الانعزالي المنكمش) ولا على المنعنع المائع المقلد ، انه يتوقف على الأكثرية المطلقة من الجماهي الواعية التي تدرك ذاتها وتعمل على تقوية نفسها لصد السيطرة الغربيسة والتحرر من الاستعمار بأوسع مظاهره والعمل على تنبية حضارتها الذاتية .

ان الثقة بالنفس التي تميز بها العرب لم تصل الى حد التعصب الأعمى أو المغرور أو الى روح العزلة شأن الحال عند بعض الغربيين مقد تميز العرب بالقدرة على الاختلاط بالآخرين والتعاون مع من لا يريد تحديهم أو العمل على اذلالهم .

أن العرب لا يعيشون في فراغ روحى وحضارى لأن تراثهم الحضارى الغنى بمؤسساته ونظمه وتقاليده وألمكاره يملأ روحهم ويكون ثروة عظيمة أذا أحسن تنميتها وتوجيهها فأنها ستعين على فرض مستقبل زاهر على أن

اهمية التراث في حياتنا الحضارية لا يكون بالجمود عليه بل في محاولة تنميئه وتطويره ليكون قوة حيوية ملائمة للحياة الجديدة بما تواجه من تحسدات وان هذا التطوير ينبغي ان يقوم به العرب انفسهم بوعي وادراك وهذا هو السبيل الذي مكن للعرب في الماضي من تكوين دولتهم العظيمة التي دامت قرونا ، وهو السبيل الذي اذا اتقن تنظيمه سيضمن للعرب مكانتهم في المجتمع الانساني في المستقبل ثقة في النفس وسعة في الصدر ومرونة في الفكر وعمقا في البصيرة وتعاونا بناء .

ولا ريب ان دعوة توينبى هذه لاحياء التراث بل هـذا المفهوم كله انها انتزعة المؤرخ الكبير من مفهوم حركة اليقظة كما ينادى بها اليوم اهل الترآن ودعاة المطالبة بتطبيق الشريعة الاسلامية ولا ريب أن المسلمين اليوم مطالبون بتحقيق ثلاثة اهداف رئيسية لا سبيل الى انبعاثهم لحمل لواء الحضارة من جديد الا بها . . .

أولا : بناء التعليم والتربية على منهج الاسلام .

ثانيا: تطبيق الشريعة الاسلامية تطبيقا كاملا ، في كل جوانب الحياة : الحدود ، الزكاة ، الغاء الربا ، اخلاقيات الاسلام .

ثالثا: حماية الأسرة الاسلامية من التدمير ، وبناء المجتمع على أساس المقيدة ولا ريب أن المذاهب الاجتماعية المعاصرة تحاول أن تدمر هذه التيم الناك .

وعندما يصبح المسلمون مصدرا جديدا من مصادر اسعاد البشرية بعد ان يقيموا المجتمع الربانى الذى قال (جب) انه سيحقق القضاء على الفردية المسرفة والجماعية الشرسة وقال (توينبى) انه سيحقق القضاء على المنصرية الخطيرة والخمر والموبقات .

ولقد اشباد توينبي الى جوار ذلك بالأخوة البشرية التى يحققها المسلمون في مجتمعهم فقال: اننى لأغبط أبناء المجتمع الغربي بما تضفيه عليهم الأمة العربية من وحدة حتى يشعر العربي أنه في داره ما دام في بلاد عربية اسلامية فالعراقي والمصرى والنجدى والحجارى والمراكشي والتونسي لا يجد فرقا في الجو الاجتماعي وروح الحياة العربية وعقليتها السياسية بين الرباط وتونيس والجزائر والقاهرة وجدة ودمشق وبغداد البصرة ونقول وهذه هي وحدة الثقافة أساس وحدة الامة ومصدرها الاسلامي .

### حقائق عن الحضارة الإسلامية

مناك جملة حقائق عن أثر الحضارة الاسلامية في التقدم المعاصر لا يمكن تجاهلها:

أولا : يرجع الفضل الاول في نجاح فاسكودي جاما ورحلاته الاستكشافية ومن مدرسة الخرائط التي قامت في جزيرة ميورقة معتمدة على جهود العرب فيه الى ما أفاده من المراجع الجفرافية العربية التي ترجمت في اسبانيا السابقة وفوق هذا كله فقد كان دليلة الذي قادم من شرق افريقيا واوصله أمنا الى الهند هو الملاح العربي المشهور : احمد بن ماجد .

ثانيا : ثفوق الغزالي على ديكارت في نقطتين :

أولاهما : أنه حدد العلم اليقيني قبل أن يتقدم في احتب اراته وأبحاثه حتى يكون التحديد ميزانا صادقا يزن به العلم اليقيني من غيره .

ثانيتهما: هي أن تعريف ديكارت للعملم اليقيني في ضعف بل ما يدعو الى الشك أذ جعل معيار صدق المعرفة وضوحها ونسى أن الوضوح أمر نسبي . . .

ثالثا: عظمة الدور الذي قدمته الحضارة الاسلامية في الأندلس والذي نقله الغربيون حتى يصفه احد الكتاب الغربيين: لا تدرك عظمة المسلمين العلمية حتى تدرك الروح التي كانحوا بها في سبيل العلم وقد عدت المعارك التي خاضها العرب ضد الفرنجة في الأندلس وحدها .٣٧٠ معركة وأن أمة تكون أيديها مغلولة بثلاثة آلاف وسبعمائة معركة ثم لا تنسى رسالة العلم المقدسة بل تبلغ بالعلم ذروة الرقى والتقدم: لأمة عظيمة حقال.

رابعا : اعلن الدكتور الطبيب موريس بوكاى بعد دراسات طويلة قام بها لكل من التوراة والإنجيل والقرآن تبين له بما لا يقبل جدلا ولا نقاشا : أن القرآن هو الكتاب المنزل من السماء وأن آياته الكونية لا تصادم أى حقيقة علمية وأن صدقه في هذه النظريات تؤكد أنه وحى من الله أنزله على خاتم الرسل سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام .

#### خامسا : عظمة التراث الاسلامي ، يقول هاملتون جب :

باستطاعة العرب ان يفاخروا غيرهم من الأمم بما في أدبهم من جوامع الكلم التي تحمل سمو الفكر وامارات الفتوة والمروءة وما لا مثيل له . والمجاز التاليف عند العرب ياتي من الايجاز الذي كان تركيزا بالتقطير . ثم كيف ننسي بعض قصائد المتنبي وهي كالأسهم صيغت من حكم خالصة تسمو قدرا على مجلدات . كيف ننسي أن العرب قد وضعوا في مجال العلوم الرياضية والكيماوية من الاصطلاحات الدقيقة ما يسير اليوم في خط متواز مع أحدث الأبحاث في العلوم , يقال هذا عن ظاهرة جوامع الكلم في الأدب العربي وظاهرة الايجاز في القرآن ويقال هذا لمن يزعمون أن الأدب العربي لا يحمل عيونا كثيرة مثل الالهاذة في أغريق . ويقال لمن يبحثون عن ظاهرة التفاصيل في الآداب اليونانية حتى يقول جب . أن عدد الأبيات الشهيرة بما تحمله من ثروة لا يعدو في الالهاذة مائة بيت وما يتبقى بعد ذلك ليس الاحشوا وتطويلا وتصنعا .

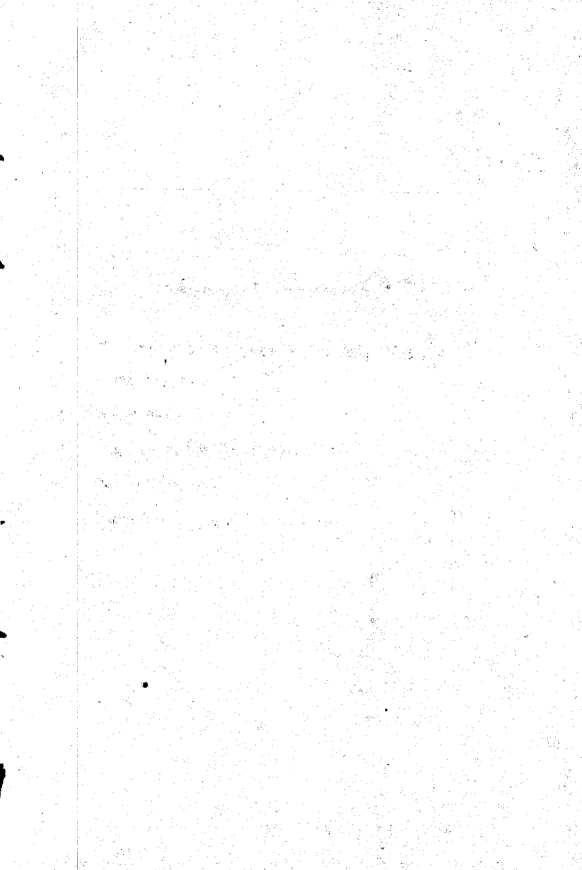
#### \* \* \*

#### آخر العامود

هناك بون شاسع وعميق بين الناجحين والعظماء في منهسوم البطولة فالمظماء هم الذين قدموا لأمتهم اضافة حقيقية على طريق التقدم في حياء وتواضع دون أن يبهرهم عملهم أو يستعلوا به أو يطلبوا له أجرا أو جزاء وربما لم يعرف جيلهم قدرهم ولا فضلهم وربما عاشوا حياة خشنة مغمورون بينما كانوا يعملون من أجل اسعاد أمتهم التي تجاهلت قدرهم . . أما النجاح فهو شهرة ومال ونفوذ وزحام وذلك كله بريق قصير الأجل يستمر أعواما ولكنه ينطفىء ولا يبقى الا الجهد الحقيقي القائم على الايمان بالله وانكار الذات .

## الباب السادس عظمة الإسسلام

- ا هل آن للبشرية أن تعرف وجهتها ألى الدين الحق : الاسلام
  - ٢ مستقبل الاسالم .
  - ٣ الرسالة الجامعة .
  - ٤ تبليغ الاسالم لأهل الغرب بلغاتهم .
    - ه اليوم اكملت لكم دينكم .
  - ٦ لا تطلع الشمس كل يوم الا على مسلم جديد .



# هل آن للبشرية أن تعرف وجهتها الى الدين الحق: الاسلام

هل آن للبشرية أن تعرف طريقها الحق الى المجتمع الأمشل وتؤمن بأن هذا المجتمع لا يوجد الا في اطار الاسلام ، لقد عرفت البشرية المجتمع اليوناني والووماني والفارسي والهندئ وعرفت المجتمع الغربي الحديث الذي شكلته الفلسفة اليونانية والقانون الروماني والمسيحية الغربية . كما عرفت العهد الاسلامي الزاهر الذي لم يسبق له مثيل ، ثم مضت فترة ، وبقى عليها الآن أن تعود الى تجربة ((المنهج الاسلامي)) من جديد وهو المنهج القلار وحده على العطاء ، تستطيع تجربة رجل دخل الاسلام أن تعطينا شيئا خاصة اذا كأن هذا الرجل مثقفا يعيش عصره وفكر عصره وله اتصال واسع بالأديان والثقافات والأيداوجيات المعاصرة ويعرف تجربة مجتمعه الأوربي الغربي الذي أجهده السعى في سبيل الوصول الى الحقيقة .

والواقع أننا لا نبحث عن اسم هذا الرجل ، ولا عما اذا كان قد اسلم حقيقة ولكنا ونخن نراجع تحول فكره نجد لديه من عمق النظرة ما يجعلنا ندهش لحسن الفهم وسلامة الرؤيا والقدرة على الوصول الى مرفأ الأمان ولا يكون هذا الا بهدى الله سبحانه وتعالى .

#### يقول هذ االرجل الذي نقدمه:

أن أبرز ما يمثله القرآن: ذلك الالتئام الباطنى بين تعاليمه الأخلاقية وتوجيهاته العملية وأن الله بمقتضى القسرآن لم يطلب خضوعا من جانب الانسان بل خاطب عقله أنه لا يقف بعيدا عن مصير الانسان بل أنه أقرب اليك من حبل الوريد ، أنه لم يرسم أى خط فاصل بين الإيمان والسلوك الاجتماعي ولعل أهم ما في الأمر أنه لم يبدأ من الحققية القائلة بأن الحياة كلها مثقلة بنزاع المادة والروح وأن الطريق الى النور يتطلب تحرير الروح من قيود الجسد وأن كل شكل من أشكال أنكار الحياة وأماتة النفس قد قضى عليه النبى في أحاديث مثل ( لا رهبانية في الاسلام ) وأن أرادة الإنسان في أن يحيا لم يعترف بها الاسلام كغريزة أيمان مثمرة فحسب بل لقد خلع عليها قداسة كقداسة القضية الأخلاقية المسلم بها أيضا . لقد رأيت أمامي عليها قداسة كقداسة القضية الأخلاقية المسلم بها أيضا . لقد رأيت أمامي لا نافل فيه ولا يفتقر الى شيء : أثران وسكينة يضفيان على المرء شعورا بأن كل ما في نظرات الاسلام وفروضه هو في محله .

ان ليوبولد عابس رجل أوربى يهسودى مغروض أنه موسوى العقيدة وكان عليه وهو يبحث عن الله وعن دين الحق أن ينتقل مباشرة الى المسيحية التي هي في الأصل آخر رسالات بنى اسرائيل ونبيها آخر انبياء بنى اسرائيل والانجيل تتمة للتوراة التى أنزلت على موسى والزبور الذى أنزل على داود ولكن هذه النفهة التى تتردد في كلماته تدل على أنه كره هذا الانتقال لأنه لم يجد في المسيحية ما يرضى نفسه ، بل لعله قد احس بأنه سوف ينتقل الى عقيدة مجهدة للعقل الحديث الذى يقوم على فهم الأمور فهما أساسه العلم والقياس والتجربة غأين يذهب ، وماذا يمكن أن يعطى هذا العقل الغربي الحديث الذي لم يعد يقتنع الا بشيء لا يتعارض مع العلم ولا يغضل الروح عن الجسد ولا يلغى ارادة الانسان ولا يفصل بين التعاليم الأخلاقية والتوجيهات العملية ، أن دينا ما لن يستطيع أن يعطى هذا كله غير الاسلام ولذلك نجد ليوبولد غابس يقول :

وقف رجل منذ ثلاثة عشر قرنا وقال :

لست سوى بشر ولكن الذى اوجد الكون قد أمرنى أن أحمل رسالته اليكم ملكى تعيشوا بصورة تتلاءم والخطة التى أبدع بها العالم أمرنى أن أذكركم بوجوده وقدرته على كل شيء وعلمه بكل أمر وبأن أضع أمامكم منهاجا للسلوك ماذا قبلتم هذا التذكير وهذا المنهج ماتبعوني .

ان النظام الاجتماعي الذي بسطه كان تلك البساطة التي لا تتمشي الا مع العظمة الحقيقية .

ويجد ليوبولد غابس في الاسلام منهوم الجماعة بدلا من منهوم الفردية في السيحية الغربية التي يعيشها تومه . . أن خالقهم قد أبدعهم بحيث يتعين عليهم أن يعيشوا في جماعات لكي يرضوا المبدى الكامل لحاجتهم الحسدية والمعنوية والعقلية . وبالاختصار غانهم محتاجون بعضهم الى بعض واستمرار الغرد روحيا يتوقف على ماذا كان يحصل على المعنوية والتشجيع والحماية من أولئك الذين من حوله والذين يتوقعون منه هذا التعاون نفسه هذا الاعتقاد المتداخل نفشه كان السبب في أن الدين في الاسلام لم يمكن فصله عن الاقتصاد والسياسة نهو ينظم العلاقات الانسانية العملية بطريقة تمكن كل نرد من أن يلقى أقل قدر ممكن من العقبات وأكبر قدر ممكن من التشجيع في أنهاء شخصيته .

وهذا ما بدا أنه مفهوم الاسلام من وظيفة المجتمع الحقيقية لذلك فان نظام الاسلام لم يختص بالشئون الروحية فحسب ، بل زود اطارا لكل تشاط فردى واجتماعى أيضا ، انه لم يبسط مفهوم الاصلاح الفردى فحسب بل عرض أيضا مفهوم المجتمع العادل الذى يجب أن يوجده ذلك الاصلاح ، كذلك فقد قدم الاسلام نظاما للحقوق الفردية والواجبات الاجتماعية أخذ فيه بعين الاعتبار حقيقة التطور التاريخي ، لقد شمات الشريعة الاسلامية الحياة من جميع وجوهها المعنوية والجسدية الفردية والمجتمعية ، ولقد وضعت جميع مواد الشريعة الاسلامية وضعت جميع مواد الشريعة الاسلامية لصالح اعضاء المجتمع كلهم بالتساوى

بون تمييز بين الولادة أو العنصر أو الجنس ( الذكر والأنثى ) أو الولاء الاجتماعي السابق غلم يحتفظ بحقوق خاصة لمؤسسي المجتمع أو الدريته من بعده ، وأن الرفيع والوضيع بالمعنى الاجتماعي للكلمة تعبيران لا وجود لهما كما أنه ليس هناك وجود لمفهوم الطبقة مجميع الحقوق والواجبات والمفرص تنطبق بالتساوى على جميع المسلمين .

كذلك غانه ليس هناك من حاجة لايمان كاهن للتوسط بين العبد وربه ذلك لأن الله يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يعترف بولاء غير الولاء لله ورسوله ، وليس هناك من عصبية « ليس منا من دعا الى عصبية » وليس منا من تاتل في سبيل العصبية ، وليس منا من مات في سبيل العصبية .

فالاسلام قد فرض مجتمعا سياسيا أهمل الانقسامات التقليدية الى تبائل وعناصر . لقد كشف الاسلام للعالم عن مؤسسة سياسية يكون فيها وعى الله الباعث على سلوك الانسان العملى والأساسي الوحيد لجميع المؤسسات الاجتماعية ، وكذا فان الاسلام قد أفتتح فصلا فى تطور الانسان فهو أول مجتمع أيديولوجي مكشوف مقابل مجتمعات الماضي المقفلة والمحدودة جنسيا وجغرافيا ، لقد واجه الاسلام واحيا مدنية لم يكن فيها متسع « للتومية » ولا حقوق مكتسبة ولا طبقية ولا كسية ولا كهانة ولا نبل ورائي .

وفي الواقع لا مناصب وزارية على الاطلاق.

أهم مميزات هذه المدنية الجديدة ، ميزة فرزتها بالكلية عن جميع الحركات الأخرى في تاريخ الانسانية \_ هي أنها قد قظر اليها ونشأت عن موافقة ارادية من الناس الذين كان يعنيهم أمرها .

لقد قامت على عقد اجتماعي خالص : هو المصدر التاريخي الحقيقي للمدنية الاسلامية هو :

( أن الله السيرى من المؤمنين انفسهم وأموالهم بأن لهم الجنه )) الني لم أكن أؤمن بأن الإنسان الفرد كان بحاجة الى الخيلاص ولكني كنت أؤمن بأن المجتمع الحديث كان بحاجة الى الخلاص .

شعرت اكثر من أى وقت مضى بأن عصرانا هـ ذا بحاجة الى اسساس أيديولوجى لعقد اجتماعى جديد بحاجة الى ايمان يجعلنا نفهم بطلان الرقى المادى من أجل الرقى نفسه ، ومع ذلك يعطى الحياة الدنيا حقها أيمان يبين لنا كيف يقدم توازنا بين حاجتنا الروحية وبذلك ينقذنا من الهلاك الذي نندفع فيه برعونة وتهور .

ان الناحية التي اعجبتني في الاسلام منذ اللحظة الأولى هي:

فتدان تقسيم الحقيقة الى اقسام جسدية وروحية والتأكيد على العتل كطريق الى الإيمان .

وهكذا نجد كيف أن الاسلام ما زال الى الآن هو الأمل الوحيد أمام البشرية لتحد فيه نفسها بعد أن دمر العلم كل مفاهيم التفسيرات البشرية للأديان والمقائد ، لقد جاء عصر العلم ليكون آية جديدة من الله لتنسف آخر قواعد المعائد المبطلة التي كانت تدعو اصحابها الى الإيمان أولا ثم الاقتناع .

لقد جاء الاسلام اليوم كالضوء الساطع أمام طريق العلم الصحيح وأمام الدعوة الى استعمال اسلوب التجربة والعقل ، على أنه العطاء الوحيد الذي يعطى النفس البشرية أشواقها بعد أن دمرت المذاهب المادية روحها ومزقت عواطفها وأشاعت الخراب في حنايها النفوس بالهزيمة والشك واليأس والتشاؤم القاتل وبالغربة والغثيان والانحلال ، ومصدر ذلك كله هو تقسيم الحقيقة الى أقسام حسدية وروحية والى مادة ونفس وقلب وعقل ، ودنيا وآخرة ، وانكار الروح والنفس والقلب وكل ما هو غيب ، هذا الانفصام الخطير هو مصدر أزمة الانسان المعاصر ولا سبيل الى القضاء على هذه الأزمة الا باعتباقي العقيدة التي تجمع بينهما في حقيقة واحدة . أن هذه الانشطارية هي مقتل الحضارة الغربية والانسان الحديث ولا سبيل له ولا للبشرية كلها الى أن تحقق كيانها وتعيش المجتمع الأمثل الا بأن تلتمس ذلك في « الاسلام » فهو وحده المنار السامق القائم على بحر الظلمات يهدى كل من اتجه صوب ضُوئه وليس ما يقوله ليوبولد مابس الذي عبر هذا الموج المتلاطم من مناهيم النحل والأديان والعقائد البشرية الضالة المضلة الى الاسلام وآمن بأنه ( مَرْعًا النجاة ) الاخيطا واحدا من عدة خيوط كتبها الكثيرون ممن هداهم الله الى الدق وممن آمنوا بأنه لا طريق للبشرية الا صوب الدين الحق .

يقول ليوبولد غابس : كنت شابا أوروبيا ناشتًا على الاعتقاد بأن الأسلام وكل تعاليمه لم يكن أكثر من طريق فرعى لتاريخ الانسانية غير جدير بالاحترام من الناحيتين الروحية والأخلاقية واله كذلك لم يكن يوضع في المنزلة نفسها بل لم يكن ليقارن بالدينين اللذين يعتبرهما الغرب جديرين بالنظر اليهما نظرة جدية : المسيحية واليهودية . بهذا الانحراف الأوروبي الفامض ضد الدين الإسلامي بدأت رحاتي ، لقد كنت غريسة لتلك المقلية الثقافية الغربية المستفرقة في ذاتها التي طالما تميز بها الفرب في جميع الأزمنة ، والآن قد أقنعتني ملاحظاتي الخاصة وتجربتي الواسعة بأن راس الغربي العادي كان يحمل صورة مشوهة بالكلية عن الاسلام وأن ما رأيته في صفحات ( القرآن ) لم يكن نظرة عالمية غير ناضجة ، بل على العكس وعيا للاله كثيفا يعبر عن نفسه بتقبل عاقل للطبيعة التي هي من صنع الله : تلازم متناغم بين العقل والدافع الحسى ، بين الحاجة الروحية والحاجة الاجتماعية ، لقد كان واضحا عندي أن تأخر المسلمين لم يكن ناجما عن أي نقص في الاسلام بل من عدم عملهم هم انفسهم بتعاليمه ذلك لأن الاسلام الحق هو الذي حمل السلمين الأولين الى أعالى الذروات الثقافية بتوجيه طاقاتهم كلها نحو التفكير الواعد كوسيلة جيدة لفهم طبيعة خلق الله وبالتالي لفهم ارادته ، أن الاسلام لم يطلب اليهم قط أن يؤمنوا بعقيدة يتعدر فهمها ، والحق أنه ما من عقيدة كهذه يمكن أن توجد في رسالة النبي . وهكذا فأن التعطش الى المعرفة الذي يتميز به تاريخ السلمين الأول ، لم يحمل ، كما حمل في سائر أنحاء العالم على أنه يؤكد ذاته في صراع مؤلم ضد الإيمان وبالعكس : لقد انبثق من ذلك الأيمان

لقد أعلن النبى العربى أن طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة وبالطريقة نفسها عكفوا على الكيمياء والفيزياء والفسيولوجيا وعلى سأئر العلوم حتى قدر للعبقرية الاسلامية أن نجد فيها أخلد آثارها وهم في بنائهم ذلك الأثر لم يفعلوا أكثر من أتباع عظمة نبيهم في كثير من أحاديثه:

#### ( من سلك طريقا يلتمس به علما سهل الله له طريقا الى الجنة )) .

ويمضى ليوبولد غابس ليفرق بين مفهوم الاسلام ومفهوم النحل والأديان في مجال النفس والأخلق فيتول: ان الاسلام دون الأديان يعتبر روح الانسان بمثابة ناحية واحدة من شخصيته وليست ظاهرة مستقلة ، وبالتالى غان نمو الانسان الروحى في نظر الاسلام مرتبط ارتباطا لا انفصام له بجميع نواحى طبيعته الأخرى ، ان الدوافع الجسمانية جزء متمم لطبيعته فهى ليست نتيجة اى خطيئة أولى ، ذلك المفهوم الغريب على تعاليم الاسلام ، بل قوى ايجابية وهبها الله للانسان فيجب أن يتقبلها وأن يفيد منها بحكمة على أنها يجابية وهبها الله للانسان فيجب أن يتقبلها وأن يفيد منها بحكمة على أنها كذلك ، ومن هنا غان مشكلة الانسان ليست في كيف يكبت مطاليب جسمه ، كذلك ، ومن هذا التوكيد الايجابي للحياة الانسانية أنما توجد في النظرة الاسلامية أن جدور هذا التوكيد الايجابي للحياة الانسانية أنما توجد في النظرة الاسلامية القائلة بأن الانسان منطور على الخير ، وبخلاف الفكرة المسيحية القائلة بأن الانسان منحط ونجس أصلا ويجب أن يتغير عبر سلسلة طويلة من التناسخ نحو الكمال بخلاف ذلك كله يقول القرآن الكريم :

#### (( ولقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم )) •

اى فى حالة من الطهارة لا يمكن أن تفسر الا عن طريق السلوك السيء من بعد (( ثم رددناه أسفل سافلين ، الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات )) .

#### ويقول في تصوره للاسلام والمسلمين :

لم يكن المسلمون هم الذين جعلوا الاسلام عظيما بل لقد كان الاسلام هو الذي جعل المسلمين عظماء ، الا أنهم ما أن أصبح أيمانهم عادة وانقطع عن أن يكون منهاجا في الحياة حتى خبت تلك القوة الدامعة للخلامة التي كانت من وراء مدنيتهم وأمسحت المجال الى الاسترخاء والانحطاط التتافي .

#### ويصور ليوبولد غابس موقفة من رحلة العبور بين الأديان :

فى السنوات السابقة عندما اصبحت قانطا من دين آبائي واجدادى فكرت فى المسيحية بعض الشيء ، لقد كان منهوم المسيحية عند الله فى نظرى السمى وانضل الى حد لا نهاية له من منهوم العقد القديم بيد أنه كان هناك عنصر واحد من النظرة الدينية المسيحية كان ينتقص من عالميته فى تمييزه وتفريقه بين الروح والجسد بين عالم المعتقد وعالم الشيئون العلمية وبسبب من المتراق المسيحية الباكر هذا عن جميع النزعات والميول التى تهدف الى

توكيد الحياة والمساعى الدنيوية نقد شعرت انها كانت قد انقطعت منذ زمان طويل عن أن تقدم موة أدبية أخلاتية دامعة إلى المدنية الغربية معد الم اتباعها النكرة القائلة بأنَّهُ لم يكن من شبأن الدين أن يتدخل في الحياة العملية ١ لقد احتفوا بأن ينظروا الى المعتقد الديني تظريهم الى تقليد مسكن لم يقصد به أن يغذي أكثر من معنى غلمض للفضيلة الشخصية وخاصة الفضيلة الجنسية في الرجّال والعُسَاء المرادياً ، وكان يساعدهم على هذا المعنى اتجاه قديم جدا اصطنعته الكنيسة لم يحدث اتباعا لمبدأ الفصل بين ما لله وما لقيصر في حقل النشاطات الاحتماعية والاقتصادية أيما تغيير يذكر ، نقد كانت نتيجة ذلك أن السياشة والتحارة المسيحيتين قد تطورتنا في اتجاه مختلف كل الاختلاف عن ذلك الذي كان المسيح قد دعا اليه . لقد مشل الدين الذي اعتنقه الغرب بسبب من عدم تزويده اتباعه بارشاد ثابت مقرر في شنونهم الدنيوية في ما كان في رأين ببدو أنه رسالة المسيح الحقيقيسة وأنه في الحق المهسة الرئيسية لكل دين أن يبين للانسان لا كيف يحس ويشعر احساسا وشعورا صالحين مقطربل كيف يحيا حياة صالحة ايضا وبشعور غريزى مان دينه قد خيب المله ، وبطريقة ما نقد الانسان الغربي خلال القرون كل ايمانه بالمسيحية وبفقده هذا الايمان فقد الاقتناع بأن الكون انما كان تعبيرا لقوة واحدة منظمة وانه لذلك كان يشكل كلا عضويا واحدا ويسبب منه أنه نقد هذا الاقتناع فهو يعيش الآن في فراغ روحي وأخلاتي .

لقد رايت في ترك الفرب التدريجي للمسيحية وانصرافه عنها ثورة ضد ازدراء الحياة التي بشر بها بولس والتي ابهمت قديما جدا وتماما جدا تعاليم المسيح وكيف اذن يستطيع المجتمع الفربي أن يستمر في ادعائه أنه مجتمع مسيحي وكيف يستطيع أن يرجو دونما أيمان ثابت أن يتغلب على أزمته الأدبية والأخلاقية الحاضرة .

لقد تبلور اقتناعى الغطرى بأنه ليس بالخبر وحده يحيا الانسان ؛ الى الاقتناع المعلى بأن (عبادة التقدم) لم تكن أكثر من عوض سقيم مبهم عن أيمان قديم بالقيم المجردة ؛ اخترعه أناس مقدوا جميع قدراتهم الداخلية على الايمان بالقيم المجردة ، أننى لم أمهم كيف أن أيا من الأنظمة الاقتصادية الحديثة التي أتبثقت من هذا الاعتقاد المصلل الخادع تستطيع أن تشكل أكثر من مسكن لبؤس المجتمع الغربي وشقائه .

هذا هو تحليل كاتب غربى عاش التجربة وهو يرى قومه صرعى قد هزمتهم محاولتهم الخروج عن الدين الحق وبناء حضارتهم على قواعد من الأهواء المادية والشهوات والمطامع ، وما يمكن لحضارة أن تقوم الاعلى الأساس الصحيح ، ولقد نسقت كل الحضارات السابقة بسبب معارضتها لقواميس الكون وسنن الأمم والحضارات ، وليس امام الحضارة من سبيل وامام البشرية من طريق الاطريق الله : إلى المجتمع الربائي القائم على الاخاء البشري والرحمة والتوحيد والعدل المطلق : فهل آن للبشرية أن تعرف طريقها الحق الى مرفأ الأنيان ، نرجو . .

## مستقبل الإسلام

( سيعيد التاريخ نفسه مبتدئا من الشرق ، عودا على بدء ، من المنطقة التي قامت فيها القوة المعالمية في الصدر الأول للاسلام ، وستظهر هذه القوة التي تظهر في تماسك الاسلام ووحدته المسكرية ، وسنتبت هذه القوة وجودها اذا ما ادرك المسلمون كيفية استخراجها والاستفادة منها )) .

هذا ما يقوله الكاتب الألمانى « باول شمتز » فى كتابه ( الاسلام: قوة الغد العالمية ) وقدكتب المؤلف كتابه هذا فى الثلاثينات ولكن حقائقه النافذة بدأت هذه الأيام تشكل واقعا حقيقيا فى مجتمع العالم الاسلامى من حيث علامات القوة التى اشار اليها ، وفى مقدمتها ( التفوق البشرى ) .

وكيفما يكن هدف الكاتب الذي ينبه قومه الى ما يجب عليهم ازاء تنامى توق السلمين على السلمين قد كشيفوا عن صدق طويتهم في مواجهة الأحداث المعلنوا أنهم لا يستهدفون شرا أو نكرا للحضارة البشرية بل يعملون بروح الاسلام سماحة وكرما وأنهم عندما توكل اليهم مقاليد الأمور غانهم يضربون المثل على الخلق الرفيع والاخاء العالمي ..

كفلك مان المسلمين حين يملكون ارادتهم ، مسوف يكونون اداة امن واداة سلام واخاء ، ماذا التحدولوجيسا واداة سلام واخاء ، ماذا التحدولوجيسا والعاوم سوهم في طريقهم الى ذلك سفسيوجهونها لخسير البشرية كلهسا سماحة ورحمة . .

وقد بدأ المفكرون الغربيون في الحسديث عن مدى مساههة العسرب في الحضارة العالمية المعاصرة ، ويشير « جاك بيرك » الى مدى الجهسد الذي تنطلع اليه البشرية من مشاركة العرب فيما اسماه « النواحي الابداعية في النهضة الصناعية العالمية » ولا ريب ان عددا كبيرا من ابنساء العرب والمسلمين هم الآن مشاركون فعسلا في اعظم انجازات التكنولوجيا والعلم في العالم الغربي وعددهم كبير ، وهم من اذكي الباحثين واعظمهم ايمانا بروح العلم الاصيل ، والخلق الرفيع .

وحين تنتقل التجارب العلمية الى الساحة العربية الاسلامية فسوف يرى الغرب نموذجا جديدا وفريدا في الجمع بين المادة والروح ، والعلم والخلق والمثالي والواقعي ، وسوف يعيد المسلمون الى الوجود مفهوم الحضارة الاسلامية الصادق القائم على العدل والرحمة المتحرر من اذلال الشعوب او استعبادها ، او تدميرها أو اغتصاب مقدراتها .

ويقول جاك بيرك: أن تعداد العرب سيصل بعد خمسين عاما الى ٢٢٠ مليون نسمة على الأقل . ويقول: أن ذلك سيحقق قوة كبرى للسلام والأمن والكرامة البشرية . . ويعرف المسلمون أن ( عدو البشرية ) اليوم الحاقد الذي يحاول أن يقف في وجه الخير والرحمة والسلام أنما هو « يهود » الطامع في أن يحصل على تحقيق هدفه في السيطرة على البشرية واذلالها ، ولكن ذلك بمقاييس التاريخ وبموازين العلم وبسفين الحضارات والأمم ، أمر لن يكون ، وسوف يصرع الحق باطل المطلين .

ونحن نعرف أن القوى التلمودية الصهيونية تحاول تزييف أرادة المسلمين والعرب في استعادة مكانهم الحق في هذا العالم ، وهو مكان سلام ورحمة واخلاق ، وأن هذه القوى تبث روح الاستسلام والسلبية والهروس من نضال الحياة وتعيد أثارة الشبهات القديمة في وجه الفكر الاسلامي الأصيل القائم على التوحيد سواء بالفلسفات المادية أو الغنوصية أو ما أتصل بمذاهب الوجودية والهيبية وغيرها . ولكن الفكر الاسلامي سيظل قادرا على المقاومة والدحض ، والتزييف لكل ما يلقى في ساحته من شبهات وأوهام ، وقد أصبح واعيا منذ وقت لذلك الخطر ، مقاوما لتلك التيارات ، مؤمن بأن الاقتباس والأخذ من حضارات الأمم له ضوابط وقوانين تقوم على كلمة واحدة هي : المحافظة على الأصالة والتكامل في النظرة .

يقول الأستاذ أحمد أبو طالب الابراهيمى فى تجربة الجزائر لواجهة خطر الغزو الثقافى: « أن أصدقاعنا فى أوروبا يصعب عليهم أن يدركوا كيف يمكن للشخص الواحد عندنا أن يكون متمسكا بالتراث والتقاليد من جهة ومدغوعا بروح النهضة من جهة أخرى » .

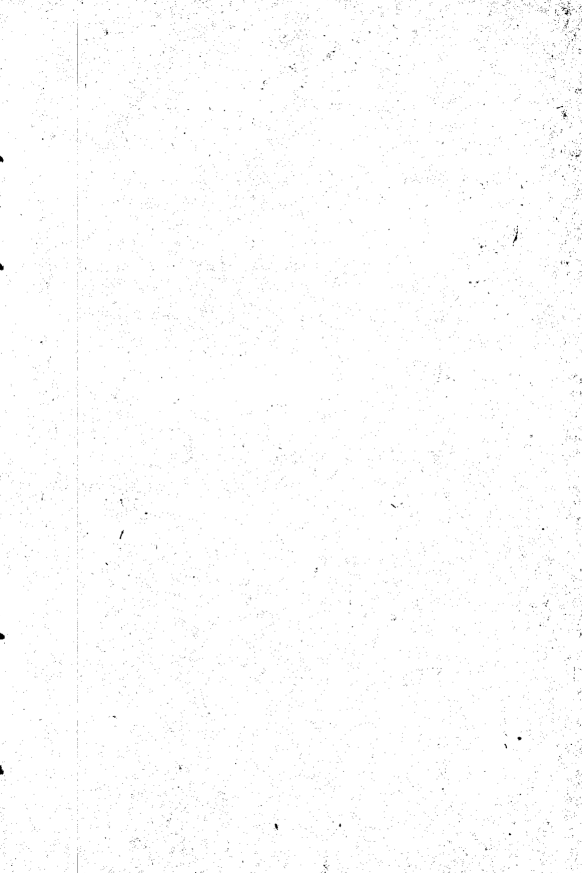
وكانهم يريدون أن نختار أحد الأمرين : أما أن نستوعب الحضارة التغنية مع التنكر لثقافتنا أو تتمسك بثقافتنا وحدها مع ما يترتب على ذلك من خطر الزوال أو الفناء . والحقيقة أن أوروبا مخطئة بعدم تمييزها بين الحضارة العالمية والثقافة الأوروبية ، وهذا هو ما أشار اليه (بول ديكور) حين قال أن الحضارة تنمى لدى الأفراد نوعا من الشعور بقيمة الزمان ، وهذا الشعور هو أساس التحصيل والتقدم . أما الطريقة التي تنمى بها الشعوب ثقافتها فلا تعتمد على قانون الوفاء للتراث من جهة والخلق والابداع من جهة أخرى » .

ولا ربب أن المسلمين يؤمنون بأعظم قاعدة في مكرهم وهي التكامل بين القيم ، ولا يرون للعلم والتكنولوجيا سيطرة على الفكر ، بل ان العلوم يجب أن تطابق مفهوم الايمان والأخلاق والتقوى . ونحن نعرف مدى خطورة استعلاء النظرة العلمية أو العقلية على الحضارة الحديثة . وقد أصبح مقررا الآن في نظر كثير من الباحثين سلامة هذا المفهوم الاسلامي المتكامل . . .

ويندد ( جاك بيرك ) بقفرة البعد التكنولوجي عن الأبعد الأخرى المجتمعات الغربية : ( البعد العقدي ) والخلقي ) والجمالي ) ويقول : ان القاعدة الانسانية لتقدم المجتمعات تنضمن كل هذه الأبعاد . وأنه حين يتم تطور بعد على حساب بعد آخر أو بمعزل من الأبعاد الآخرى يحصل التناقض الذي يؤدي الى الجمود أو الى القلق والانقسام أو الازدواجية التي نلاحظها في تصرف الانسان الغربي الحديث « لذلك مان التقدم الحقيقي هو التقدم الذي يتم في نمو هذه الأبعاد مجتمعة بشكل متساو » ويقول : « وليس صحيحا أن التطور التكولوجي هو الذي يؤثر على الأبعاد الأخرى ) فأن كل بعد له ايقاعه الخاص وطريقه الخاص في النمو » .

وهكذا نجد الغرب لا يجد مناصا اليوم من الاعتراف بمفهوم النظرة الاسلامية الجامعة . بعد أن ظلت روح الانشطارية وتمزيق القيم مسيطرة الى وقت طويل .

كذلك مان المسلمين يؤمنون بوحى من مكرهم الأصيل: أن التقدم يعنى جماع المعنويات والماديات ، وأن مفهوم التقدم المادى الغربى الذى يستعلى على النظرة المتكاملة لا يقره الاسلام حيث لا يضحى المسلم بمعنوية التقدم أزاء ماديته ولا يجعل للتقدم المادى قياد مجتمعه ونفسه .



#### الرسالة الجامعة

من التصريحات الهامة التى صدرت في العصر الحديث: ذلك التصريح الذي أعلنه الدكتور بيرون في المؤتمر الدولي للعسلوم التاريخية الخامس الذي عقده بمدينة (أوسلو) عاصمة النرويج في ١٤ آب سنة ١٩٢٩ حين قال: (أن ظهور الاسلام كان خاتمة العصور القديمة وبداية ايقاظ الانسانية في أول عصورها المتوسطة حيث بدأت أوروبا الغربية مدنية جديدة وحياة جديدة يجب معها اعتبار هذا الحادث العظيم هو بداية عصر جديد)).

ومع الأسف غما زال بعض مؤرخينا لا ينتبهون الى هذه العلامة الميزة على مفترق طرق التاريخ ويجرون وراء متعصبى الغرب الذين يتجاهلون ظهور الاسلام كأعظم حادثة تاريخية في العالم ويتحدثون عن انتسام الدولة الرومانية الى شرقية وغربية .

لقد تقدم الاسلام بعد ذلك شرقا حتى فتح الهند والصين واسبانيا وقسها كبيرا من غرنسا في سرعة مذهلة ادهشت علماء الغرب حتى اطلقوا على هذه الحادثة التاريخية « المعجزة العربية » ثم كان العلم هو اهم ما اهدت الحضارة الاسلامية وأن ما يدين به علمنا لعلم المسلمين ليس ما قدموه لنا من كشوف مدهشة لنظريات مبتكرة بل يدين هذا العلم الى الثقافة الاسلامية بأكثر من هذا ، أنه يدين لها بوجوده نفسه ، لقد كان المسلم ايجابيا يؤمن بالقدر كقوة للاندفاع والعمل فلا يخشى الا الله ويثور على التواكل ، وينكر الجبر ، ويعتقد أنه مسئول وحر كما يعتقد أن الله مسخر له ما في السموات والأرض اذا هو قام بدوره بحق .

#### ثانيا ـ باب الاجتهاد مفتوح:

يقول الاستاذ تريتون استاذ الدراسات الشرقية والأفريقية بجامعة لندن : أن الاسلام يعطى كلا من العالمين ـ الدنيا والآخرة ـ حقهها وفي وسبع المسلم أن يعيد النظر في حياته دون أن ينقطع عن الماضي ، وله أن يراجع أحكام المعاملات والشريعة لأن باب الاجتهاد منتوح لا يزال ، والمسلمون

يجتهدون اليوم ليثبتوا أن الانسانية الصادقة والآداب القديمة والعقل السليم يجتهدون اليوم ليثبتوا أن الانسلام وأحكامه ، ويسلمون على أن واتعهم اليوم ليس على ما يحبون ، وأن الاصلاح ضرورة لا محيص عنها ، لكنهم يصرون على أن الاسلام دون غيره هو الذي يصلح لمطالب النوع الانساني .

### ثالثا \_ الوفاء بمطالب البدن والروح :

يقول الشاعر الفرنسى لامرتين : في الاسلام قوة كافية أصيلة في الاسلام نابعة من هذا الدين ، هو وحده الذي استطاع أن يفي بمطالب البدن ومبادىء الروح معا ، دون أن يعرض المسلم لأن يعيش في عذاب الضمير الذي يعيش فيه المسيحيون . . هذه عندى هي قوة الاسلام بالتسبة الى الأديان الأخرى ، نقد حدث نفت في المسيحية واختلاف الفرقة ، وحدث بعد قيام المسيحية تشتت حتى أطرحت اطراحا ولم يعد أحد يلجأ اليها أو يعيش فيها ، أنما المسلمون يعيشون بالقرآن وحدم ، أن الاسلام فيه شيء يجعله يختلف لأنه لا يعيد الأشخاص : التوحيد والتنزيه هو موضع القوة في الاسلام المؤمن ،

#### رابعا ـ تأليف الاجناس البشرية:

يقول هاملتون جب: ان الاسسلام ما زال في قدرته أن يقدم للانسانية خدمة سامية جليلة ، غليست هناك أى هيئة سواه يمكن أن تنجح مثله نجاحا باهرا في تأليف الأجناس البشرية المتنافرة في جبهة واحدة اساسها المساواة . غالجامعة الاسلامية العظمى في أفريقيا والهند واندونيسيا بل وتلك الجامعة الاسلامية الصغيرة في الصين أو في اليابان لتبين كلها أن الاسلام ما زال له القدرة على أن يسيطر كلية على أمثال هذه العناصر المختلفة الأجناس والطبقات ، غاذا ما وضعت منازعات دول الشرق والغرب موضع الدرس فلابد من الالتجاء الى الاسلام لحسم النزاع .

### خامسا ـ الانصاف في دراسة الأديان الأخرى :

وفي مجال الكتابة في الملل والأديان: اعترف الباحثون الغربيون للاسلام وأهله بالاتصاف .

يقول جب: العرب هم أول من ألف في الأديان والنحل النهم كانوا واسعى الصدر تجاه العقائد الأخرى وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحجة والبرهان ثم أنهم اعترفوا بما أتى قبل الاسلام من ديانات توحيدية ويحظى أبن حزم هنا بالنصيب الأوفر •

### سادسا ـ معطياتهم في مجال القانون :

أما في مجال القيانون فقسد اعترف علماء الغرب بفضل الاستعلام م ففي مؤتمر لاهاى منذ سنوات أشار أحد الباحثين الأجانب أن الامام الشافعي هو أول من وضع نظرية التعايش السلمي وأن ما يقوم به علماء السياسة والاجتماع اليوم بدراسية في ذلك المؤتمر عن التعايش السلمي الحديث لا يختلف في الشكل والمضمون عما ذهب اليه الامام الشاهعي ، كذلك أعلن أحد الباحثين الأحانب أن «الماوردي» هو أول من نادي بفكرة التأثير المتبادل بين الفرد والمجتمع والموازنة بين حقوق الأمراد وحقوق الجماعة من غير تضحية أحدهما لحساب الآخر وهو المنهسج الذي يمثل مفهوم الاسلام من الراسمالية والماركسية . . كذلك اعلن في مؤتمر علمي مند سنوات أن « البيروني » قدم في كتابه ( الجماهر في معرفة الجواهر ) نظرة الاسلام الاقتصادية في الادخار واكتناز الأموال وانفاقها فيما يتصل بعدم تركها للتداول (وهذه النظرية هي أم الاقتصاد الحديث) ، وقد بين البيروني مدى الخطر الذي يترتب على عملية كنز الأموال وقال أن الحركة من ضرورات الحياة كذلك سبق الغزالي الغيلسوف الغربي « سبنسر » في تصويره الدولة أو المدينة بجسم الانسان ، فقد شبه الغزالي الملك بالقلب وأصحاب المهن الحرة بأعضاء الجسم ، والشرطة بعصب الانسان ٠٠ والوزراء بحسن الادراك ٠٠ والقضاء بالشيعور ، كذلك اعترف علماء الغرب بما قدم ابن القيم من اضافات خطيرة في مجال القانون ، فقد قدم نظريات لم تعرفها الدوائر القانونية في أوروبا الا في العصر الحديث من أمثال حرية التعاقد ، ومنع الحيل في الأحكام واحياء أعمال الفضولي المحسن والمحافظة على أموال الغرماء .

وهكذا نجد أن مطالع التاريخ ووقائع التاريخ كلها تشترك في الاعتراف بالدور الخطير الذي قدمه الاسلام للبشرية مغيرا اياها وناقلا لها من عصر الى عصر ، من الجاهلية الى الرشد الفكرى ، ومن ظلمات البشرية الى اصالة الرسالة الجامعة من تاريخ انتهى جميعه في صفحة واحدة الى صفحة اخرى .

والغرب الآن يعترف \_ الأول مرة في تاريخه بعد أن أصر مئات السنوات على التجاهل وحجب الحقيقة وعلى مؤامرة الصمت .

تلك الحقيقة هي أن المنهج العلمي التجريبي الذي قامت عليه الحضارة الحديثة هو من صنع المسلمين وانه بالضرورة كان منهجا مخالفا المنهج القياسي اليوناني ، وأن احد هذين المنهجين قد صرع الآخر وقضي عليه وثبت أل الميدان حتى اليوم ، وذلك هو المنهج التجريبي الاسلامي وانه مهما قيل من أن ارسطو وغيثاغورس من قبل أو غيرهما قد تحدثوا في العلوم غان كل نراث اليونان في هذا الشأن وهو تراث نظري قياسي — قد نقله المسلمون ، وراجعوه وصححوا ما غيه من اخطاء ثم انطلقوا منه الي منهج آخر هو منهج

التجريب الذى قامت عليه الحضارة الحديثة هذا المنهج قد انطلق به المسلمون من اصول القرآن ومن هنا كان اختلاف منهجه اساسا عن اتجام اليونان . . وكان انتقاله هذه النقلة الواسعة من القياس النظرى الى التجربة العملية . وهذا شيء غير ما كان يقوله بعض كتاب الغرب من أن المسلمين لم يزيدوا عن أن حفظوا تراث اليونان ثم سلموه للأوروبيين من بعد ، وكانوا حفظة امناء!

ان هذا التول ليس هو كل الحقيقة ، غان العرب حين قادوا حركة العلم قلبوا موازينه ونقلوه نقلة واسعة من النظر الى التجريب ووضعوه على طريق جديد ، ومن حق شباب العرب والمسلمين أن يعرفوا ذلك وأن يتأكدوا من صحته حتى لا تخدعهم تلك العبارات المغلوطية الموجودة في كتب الدراسة والثقافة والتي تحاول أن تقلل من دورهم الكبير ، لقد ذهب بعض الفلاسفة المسلمين شوطا في محاولة وضع المفاهيم اليونانية في اطار الفكر الاسلامي أو في وعاء التوحيد الاسلامي . ولكن هذه المحاولات لم تحقق شيئا وفشلت فشلا ذريعيا . وتبين من بعيد أن جهود أبن سينا والفارابي والكندي وأبن رشد لم تكن الا امتدادا للفلسفة اليونانية وأنها بعيدة كل البعد عن النهج الاسلامي الأصيل .

## تبليغ الإسلام لأهل الغرب بلغاتهم

كان من أخطر مهام الدعوة الاسلامية في العصر الحديث ، تبليغ الاسلام لأهل الغرب في لغاتهم وبكتابات غرنسية وانجليزية في الأغلب لاتهما اللغتان الساريتان في العالم كله اليوم ، ولقد كانت كتابات أحمد غلوش ويوسف على ومحمد توفيق أحمد من أبرز ما انتفع به في هذا المجال ، وكان على ما كتب غيرهم تحفظات تتعلق بالحراف أو نقص أو موالاة لمذهب غير مذهب أهل السنة والجماعة وقد كانت كتابات المرحوم محمود يوسف الشواربي من أهم هذه الأعمال فقد كتب ثلاث رسائل عن دعوة الاسلام وعن الاسلام في مواجهة الشيوعية .

وقد جاءت هذه الرسائل باللغة الانجليزية انجازا طيبا ، فقد استطاع أن ينقل مفاهيم الاسلام في بساطة ويسر الى النفس الغربية والعقل الغربي فكشف عن مفهوم السلام الذي يعبر عن العقيدة تحت مفهوم التسليم والرضوخ لحكم الله ، وكشف عن فساد اطلاق كلمة ( المحمدية على الاسلام ) فليس الاسلام مرتبطا بوطن أو عصر ، وأبان عن أن المسدر الأساسي للاسلام هو القرآن وأن مفهوم التوحيد واحد في الأديان كلها وهو ما كانت تحمله التوراة والانجيل قبل أن يدخسل عليهما التحريف وأنه لا أكراه في الاسلام بل اقتناع عن عقيدة ، تقوم على النظر والتفكر والتأمل لمزيد من الايمان بالله وكيف أن القرآن يقرر وحدائية الله تبارك وتعالى وكيف أن الديانات السابقة كانت تخص أقواما حسب متطلبات الزمن وقدراتهم الفكرية ولكن لما تقدم الفكر البشرى جاء القرآن فأتم الرسالة ووصل بالدين الى الكمال ، وأشار الى أنه ليس في الاسلام بحث في طبيعة الأله (لا تفكروا في ذات الله ) والمسلمون في الصفات ولا يتكلمون في الدات .

وتحدثت رسالة الدكتور الشواربى عن موقف الاسلام من مشاكل العالم فقال : أن من أهم المشاكل اليوم مشكلة الثروة ومشكلة الجنس وقد قارن الاسلام بين تراكم المال وشيوع الملكية بصرف النظر عن العوامل المحتلفة ، والتغرقة بين الكسول والمجد ، واحترام العمل والعمالة واعطى الفقراء حقهم بالزكاة ، واحتفظ الاسلام بالتوازن بين الأنظمة الأوروبية وبين سنار النظام الحديدي غلم يتأثر بما تفرضه الحياة الاقتصادية في أوروبا ولا بالنظرية المادية الروسية .

وكشف الدكتور الشواربي عن نساد الشيوعية لأنها تتوم على انكار وجود الله والايمان بمادية الحياة ، والغاء الملكية الخاصة وتأميم جميع مصادر

الثروة واستبدال التجارة بالبطاقات والتنكر لكل القيم المثالية والروحية مما يتنافى مع الاسلام الذي يؤمن بالله وبالانسان مستخلفا في الارض ، وكيف أن الشيوعية ترى في الدنيا نهاية حياة بينما يرى فيها الاسلام بداية حياة .

واثمار الى: كيف عالج الاسلام مشاكل المجتمعات ، وجعل من الزكاة مانعا يمنع الفرد من التحكم وجعل حق الارث عاملا هاما في توزيع الثروة توزيعا عادلا . كما حفظ الاسلام الثاروة من الضياع بحجزها عن السفهاء . وكيف أن الانسسان ليس له حرية في الشيوعية وأن الحكومات الشيوعية حكومات دكتاتورية وأن الانسان هناك مجبر ومكره أن ينسى شخصيته ، وكيف أن الاسلام درجات والشيوعية طبقات ، وأنه ليس في الاسلام طبقات وفي الشيوعية ثلاث طبقات : قادة الشيوعية ، والطبقة الوسطى ، والطبقة الدنيا . وكيف أن الطبقة العليا طبقة مقفلة ولا يمكن الوصول اليها ، وكيف أن الفلدغة المادية المدين وجدت طريقا سهلا الى أوروبا المسيحية ،

ويقرر الدكتور الشواربي أنه لم توجد في البشرية حضارة بغير دين ، وإنه أذا تخلفت الأديان بدأت الحضارة في الزوال ،

وانه لابد لأصحاب الأديان من الدفاع عن العالم ضد تهديد الألحاد واننا نحن المسلمين نؤمن بجميع الكتب المقدسة وبجميع الأنبياء ونؤمن بأن دين الله واحد .

ولقد اقام الاسلام العلاقات الخارجية مع اهل الأديان الأخرى على الودة وحسن المعاملة لن لم يخرج المسلمين من ديارهم ، وقد نص ميثاق النبى الى أهل نجران في السنة التاسعة من الهجرة على هذه المعانى وكذلك ميثاق عمر الى أهل ايلياء (بيت المقدس) وموقف عمر بعد فتح مصر .

وقد جعل الاسلام: « الانسان » هو القضية الكبرى ·

وقد أشار كينس إلى تأثير الاسلام في المسيحية حين قال: أن الاسلام كان منذ بدايته متحديا ومعطيا للمسيحية في آن واحد ، فالمعارف والطب قد بلغت اسهامات عالية في قلب العصر الوسيط ، ذلك أن لدى المسلمين شيئا متميزا أيجابيا يقدمه للانسان ، وهم يطلبون من الغرب استجابة صحيحة لمواقفهم العالمية ، وأن الاسلام في مقدوره أن يهدى إلى الناس من العقائد الصحيحة عن طبيعة الاله والانسان ما يكمل الفهم المسيحي ويكون عونا قيما لبناء السياسة العالمة بما يتبغى للعالم المسيحي أن يحمل هذه الرسالة أذا كان صادقا وفقا لمثله العليا ، والاسلام يتحدى المسيحية أن تغوص الى أعماق تراثها لكى تكتسب موارد اخلاقية وروحية تعينها على أن تحيا مع المسلمين لا من حيث أنهم أناس فحسب بل أخوة مؤمنون ،

كذلك غان الاسلام الغى الادعاء بأن أمة بذاتها يمكن أن تكون شعب الله المختار ، وأن الاسلام شمل جميع المسائل الدنيوية : الأخلاق والمجتمع وتوزيع الثروة ، دون أى تفرقة فى الجنس أو اللون وكيف أن نظام الشورى فى الاسلام يختلف عن نظام الغرب الديمقراطى •

وكيف أن نظام الحكم فى الشيوعية هو ديكتاتورية مبنية على التوة والاضطهاد وأن الأولاد غير الشرعيين هم سبب كثرة الجرائم فى العالم وأن الشعب مسئول أمام الحكومة وليس العكس .

\* \* \*

## معجزة انتشار الاسلام بعد معجزة الفتح

to the second

ان انتشار الاسلام كان معجزة اخرى ادهلت المؤرخين بالاضافة الى سرعة الفتح التى حققت وصول الاسلام من الصين الى غرب فرنسا في أقل من ثمانين سنة ، يضيف الدكتور حسين مؤنس عن انتشار الاسلام على هذا النحو المثير:

لقسد المتلأ قلب العربى بالايمان فنهض فى موجته الكرى فهدم حائط الايرانيين الهائل فى سلسلة من الوقائع الضاربة من كاظمة الى نهاوند وهى فتسح الفتوح ، وذهب أمر بنى ساسسان ومرازبتهم وزال الحساجز بين الايرانى وعامة البشر ودخل الايرانى فى الاسلام والتقى مع العربى على بساط الولاء والعهد والمودة والاسلام .

ثم جاء قتيبة بن مسلم الباهلى العظيم وهدم الحائط الذى كان يحول بين الأتراك والايرائيين وزلزل كبرياء زنبيل واحزابه مانساح العرب والايرانيين في بلاد الترك ودخل الترك ارض الايرانيين والعرب وجمعهم الاسلام في اسرته الواسعة .

ثم نهض العرب والايرانيون والأتراك وازالوا الحواجز التي كانت امم المغول تتستر من ورائها وادخلوهم في الاسسلام واجتمع الأربعة بعد ذلك مهدموا سور الجنس والاستعلاء الذي كان أهل الصين قد أداروه على انفسهم ودخل قتيبة ورجاله مدينة كشىغر وضربوا خيامهم على ضفاف نهر تاريم وسط سلاسل من الجبال كأنها الرواسي الشامخات وتهدمت الأسوار التي كان يعيش وراءها أهل العراق والشام ومصر وهبت عليهم مع الاسلام نسمات العدل والاخاء فأخذوا ينتسبون الى أمة العروبة والاسلام ثم سار العرب في بأس شديد ودخلوا معارك طاحنة مع البربر ، دامت سبعين سنة وصل فيها العرب الى ساحل المحيط الأطلسي وادخلوا مع البربر وعبروا الى الاندلس فأدخلوا شعبها الأيبيري الأوروبي في اسرتهم واصبح مضيق جبل طارق مجرد ممر مائى داخل عالم الاسلام الشاسع ، بعد أن كان حاجزا بين قارتين وعالمين ، وفعل السلمون مثل ذلك بجبال البرت وهي البرانس الحاجزة بين أسبانيا وغرنسا وأصبحت هذه أيضا مرتفعات داخل دار الاسلام والسلام ، وهكذا أتم الاسلام مرحلة كبرى من رسالته وهي ازالة الحواجز بين البشر وتحقيق التعارف بين الشعوب والقبائل الذي بشر به القرآن واجتمعت هذه الشيعوب كلها في اقامة صرح اسلامي واحد .

#### حركة اليقظة الاسلامية تكشف زيف الاستشراق

#### الفكر الاسلامي متفتح للأفكار البشرية من منطلق القوة والأصالة

لقيد استطاعت حركة اليقظية الاسلامية أن تكثيف كثيرا من زيف الاستشراق وخطل رأيه ، ومن أبرز ذلك عجز الاستشراق نفسه عن تصور النفس الاسلامية ، والعقل الاسلامي لأسباب عديدة منها عجز المستشرقين أنفسهم عن فهم البيان العربي لو خلصوا من تعصبهم ، فاذا اجتمعت الأهواء مع العجز عن الفهم بعدوا كثيرا عن الوصول الى فهم المسلمين والعرب .

اننا لن نغلق ابوابنا أمام الفكر البشرى ، فسمة فكرنا الأساسية أنه متفتح ، ولكنه قائم على قاعدته يأخذ ما يزيده قوة ويرد ما سوى ذلك ، ولقد كان المسلمون يؤمنون على مدى العصور : أن الفكر الوافد ما هو الا بمثابة (مواد خام ) لهم الحق في استعمالها وتشكيلها على النحو الذي يرونه نافعا لهم ، ولهم الحق أيضا في ردها والاستغناء عنها .

أننا مطالبون أن نحمى تاريخنا من التزييف وتعليمنا من مادية الفكر ، ونحن في حاجة دائمة الى التفرقة بين الأخلاق التى هى جزء من الدين وبين التقاليد التى هى من صناعة المجتمعات .

كذلك علينا التفرقة بين مفهوم الاسكلام نفسه كما جاء به القرآن وبين التطبيق التاريخي الذي أصاب المسلمون فيه واخطأوا حيث لا يعد خطأهم حجة على الاسلام نفسه ، بل عليهم أنفسهم .

علينا أن نفرق بين الأصيل والوافد ..

علينا أن نؤكد مغاهيمنا في الثقافة والتربية والسياسة والاجتماع والأخلاق والقانون ، وأن نعرف مكان اللغة العربية منا ، لغة القرآن التي يجب أن نجرى بها على مستواه ولا ننزل عنه الى العاميات ، أو ما يسمى باللغة الوسطى ، فذلك كله من دعوات الغزو الثقافي . .

#### \* \* \*

#### آخر العامود

عن ابى عمارة البراء بن عازب رضى الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يا غلان اذا آويت الى غراشك غقل : اللهم انى أسلمت نفسى اليك ووجهت وجهى اليك وغوضت امرى اليك والجأت ظهرى اليك رغبة ورهبة اليك لا ملجاً ولا منجى منك الا اليك آمنت بكتابك الذى أنزلت ونبيك الذى ارسلت .

مانك ان مت من ليلتك مت على الفطرة وان اصبحت اصبحت خيرا (متفق عليه) .

## اليوم أكملت لكم دينكم

ما يزال الاسلام في مواجهة النحل والأيديولوجيات هو الأمل الوحيد للبشرية لتحقيق أشواقها الروحية وغاياتها الملاية وفي مثلين من أخطر أمثلة مقارنات الأديان نجد الاسلام يتميز بالأصالة والانسانية لأنه ربائي المصدر وليس من الفكر البشرى ، وفي عشرات من الصور والنماذج يتكشف ((تميز الاسلام )) عن الفلسفات والماهج والأيديولوجيات والنحل الأخرى ، ولقد كان للاسلام مثله الأعلى القائم على التوحيد الخالص .

يقول الدكتور توفيق الطويل: لم يصور الاسلام المثل الأعلى في انسان وانما صوره في الله سبحانه وتعالى وفيه تعالى يجتمع من الكمالات المطلقة أقصى ما يستطيع عقل بشرى أن يتصوره (( ولله النسل الأعلى )) ( النحسل ) ((وله المثل الأعلى في السموات والأرض )) ( الروم ) ، بينما صورت المسيحية المثل الأعلى في الانسان المتبتل الزاهد الورع . . وبينما صور نيتشه المثل الأعلى في السوبرمان الطاغية الاتاني المتغطرس المتجبر ، واذا كانت الرحمة في المسيحية رأس الكمالات واذا كانت القوة عند نيتشة قمة الغضائل . . فقد جمع الله تبارك وتمالى بين الرحمة والقوة في تعادل وتوازن ، فالله تبارك وتعالى رحمن رحيم منعم محب ودود غفور ، وهو تعالى في تفس الوقت قوى قادر منتقم قهار جبار شديد الحساب . وصفات الرحمة في الله تبارك وتعالى لا تطغى على صفات القوة والجبروت كما أن صفات القوة والجبروت عنده تعالى لا تطغى على صفات الرحمة والمحبة والغفران ، ولكن أي قوة وأى رحمة تلك التي يتصف بها الله تبارك وتعالى ؟. انها ليست الرحمة الوادعة ، المستكينة ، المتخاذلة التي تصدر عن ضعف ، ولا قوة المتعطرس المتجبر الفتاك ، ولكنها قوة الجبار الرحيم الذي ينزل بالعصاة شديد عقابه ويوقع بالمعتدين والمنسدين صارم عذابه .

الله تبارك وتعالى هو المثل الأعلى لكل من آمن بالاسلام نمن اهتدى بهدى الاسسلام حق عليه الاقتداء بالله ومحاولة التحلى بصفاته الحسنى ما تيسر له ذلك أو ما يقوله الصالحون: « تحقيق الكمالات الإلهية على قدر الطاقة البشرية» الله يأمر عباده بمزاولة حياة القوة والبطش حينما يدعو الداعى الى القوة والبطش ومباشرة الرحمة فيه تعالى لا تطغى على صفات القوة والجبروت كما أن الرحمة والحنان حين تمس الحاجة الى الرحمة والحنان ، وهو تعالى جبار قهار منتقم شديد العذاب وهو يصون عباده برد العدوان وان حرم عليهم أن يبدأوا بالاعتداء وبهذا ومثله قضى الاسلام على الاستكانة والخضوع والذلة والمسكنة .

ودعا الاسلام كذلك الى الرحمة والحنان والمحبة وبمقدار ما دعا الى الموة والفتك والاقتدار وحذر المؤمن من استخدام قوته فى الاعتداء على غيره وان أوجب عليه أن ينهض لرد العدوان والفتك بالأعداء » .

ولا ريب أن هذا المفهوم الذي تعرضه عبارات الدكتور توفيق الطويل قريب من مفهوم أهل السنة والجماعة ، وأنه تصوير موائم لمفهوم التكامل والتوازن الذي عرف به الاسلام . فالمسلمون لا يقبلون مناهج العاندية والتولستوية التي تقول بالسلام الذي هو أشبه بالتسليم كما أنهم لا يرتضون بعض مفاهيم النازية والصهيونية التي تقوم بالحرب والابادة . . فالمسلمون يتعسكون باليقظة في حماية وتعبئة الثغور والاعداد لكل خطر خارجي دون أن يعتدوا ، ويردون العدوان بقوة لكل من يفكر في الغزو أو الاغارة ايمانا برسالة الانسان في المحافظة على دين الله وأرض الله .

وهكذا نجد الاسلام يقدم المفهوم الرباني الاصيل الذي يختلف عن مفاهيم الفكر البشرى الزائف أو المحرف عن رسالة السماء الأصيلة .

#### يقول الدكتور محمد اقبال:

#### ويقول الدكتور اقبال:

ينبغى أن نوضح الفارق بين التجديد وبين الاصلاح الدينى فى أوربا ، ذلك أن أية محاولة تجديدية كى تبقى فى فلك الاسلام ولا تتجاوز حدوده فانها ينبغى الا تعدل من أصوله ما دام القرآن له صفة التأكيد فيما تناوله من تشريعات وما دام النص قد انتهى برسول الله . أن عدم التثبت فى رواية الانجيل أو الاتفاق على رواية واحدة له أتاح ثغرات عديدة فدخلت المسيحية آراء ومعتقدات أصبحت على مر الزمن جزءا من المسيحية ذاتها كمدا الاعتراف وصكوك الغفران الامر الذى أتاح الفرصة لاصلاح لوثر . أما في الاسلام فان ختم الرسالة الالهية واعلان اكتمال الدين يعنى أن الدين كامل ولا يمكن تغييره أو تبديله .

فالمسيحية ليست فيها صيغة واحدة بصدد الأناجيل الأربعة وليس الأمر كذلك في الاسلام ، والمسيحية لم تكتمل عقائدها في عهد المسيح بينما الاسلام قد اكتمل عقائد واركانا . ومن ثم فليس في الاسلام مذهب ديني يعدل من اركانه تعديل البروتستانتية للكاثوليكية » .

هذه الحقائق يجب أن تكون وأضحة أمام الدعاة السلمين ليعرفوا الفارق العميق بين الاصلاح الدينى الأوربى وبين التجديد في الاسلام ويكشفوا زيف هؤلاء الذين يقولون أن الاسلام يتطور وكيف يتطور دين الله الحق الموحى به وانما الذي تتطور هي المذاهب البشرية ولأيدلوجيات التي تعجز عن الاستجابة لتغيرات الازمنة والبيئات . . فقد جاء الاسسلام قادرا على الاستجابة لكل البيئات والعصور لانه جاء قضايا كلية عامة لها اطر واسعة مستفيضة مرنة قابلة لكل تقدم وتغير ما دامت أصولها العامة ثابتة وقائمة .

كذلك فان الاسلام قدم نظرية المعرفة الاسلامية ذات الجناحين الجامعة بين الروح والمسادة وقدم منهج الثوابت والمتغيرات وبذلك فاق كل دعوات الفلاسفة التى قصرت عند ارسطو على الثبات وقصرت عند هيجل على التغسير ، وكان كل منهما عاجزا عن فهم التكامل الجامع في عالم الكون والحياة والمجتمعات الذي هدى الحق تبارك وتعالى المسلمين اليه بالقرآن حين قدم لهم سنن الكون والمجتمعات والحضارات .

وهكذا نجد أن الفلسفات والنحل في مفهوم المثل الأعلى وفي معنى بناء المجتمعات قاصرة عاجزة عن أن تعطى البشرية أشواقها الروحية المادية التي لا تجتمع الا في الاسلام والتي تأكل في الماركسية الحرية الفردية وتأكل في الراسمالية العدالة الاجتماعية ، وحيث لا تجتمع الحرية والعدل الاجتماعي الا في الاسلام بعد ما تبين خداع دعوة العدالة الاجتماعية في الماركسية واستهدافها أقامة راسمالية الدولة ووضع كل الثروة في يد الطبقة الديكتاتورية الحاكمة ، وسحق المجتمعات .

#### التراث والمستشرقون:

قام المستشرقون بدور ضخم فى تحقيق التراث . . هذا ما لا نريد أن نغمط المستشرقين حقهم فيه ، ولكن هل كان هــذا العمل ذا قيمة علمية حقيقية . .

يقول الأستاذ أبو الوما المراغى ، وهو من خبراء التراث الأسلامي :

\_ لقد اهتم المستشرقون في تحقيق التراث بوضع الفهارس وفهرسة الألفاظ الغريبة . . وبجانب هذه الشكليات الكثيرة في تحقيق المستشرقين نجدهم ازاء تحقيق النص \_ وهو المقصود الأهم في التحقيق منصرفين عنه صامتين دونه لا يتعرضون له بشيء ؛ فلا تفسير لعبارة غامضة من عباراته ؛ ولا اشارة الى مرجع علمي للمؤلف ؛ ولا ترجيح لنص على آخر عند اختلاف النصوص . . وهكذا يبدو قصور المستشرقين في التحقيق ، ولهم عذرهم المقبول في ذلك . .

ولا ريب أن الفهارس تستفرق قدرا كبيرا من الكتاب وتثقله حجما وتكلفة ، ويكون بعضها لا فائدة فيه ، ونحو ذلك مما يعده بعض المفتونين بعمل الأجانب من مزاياهم ، وهو في نظرنا تزايدات لا ضرورة لها . .

نتول: لا ريب أن هذا المعنى يكشف بوضوح عن زيف الادعاء بأهبية عبل المستشرةين في التراث ، فاذا أضفنا الى ذلك أن المستشرةين لا ينشرون الا نوعا معينا من التراث هو الفرق القديمة أو الفسكر الباطنى أو تراث الشعراء الماجنين أو الفلسفات الغنوصية أو فكر الفلسفة والتصوف الفلسفى ، واعلاء شخصيات منكورة في تاريخ الفكر الاسلامي كالحلاج والسهروردي ، وابن عربي وابي نواس وبشار وغيرهم عرفها أي هدف يستهدفونه ، وأي غرض يبيتونه ، لقد عاش ماسئيون ، إسنة من عمره يجمع آثار الحلاج ويوردها في رسائل ضخمة ليعيد هذا الفكر المسموم مرة أخرى الى أيدى المسلمين ليفسد مشاعرهم ويزيف فكرهم الاسلامي الأصيل ويبعث فيهم روحا من التحلل ، وكذلك كان عملهم في نسبة ذلك الشعر الوثني والخمري وغيره الى عمر الخيام وهو منه براء لخلق روح الهزيمة والانهيار والتمزق في النفس الاسلامية ، .

والى جانب ذلك ، غان هناك قدرا كبيرا من التراث الاسلامى الحي نراه ممنوعا عن الباحثين المسلمين لا يستطيعون الحصول عليه أو الانتفاع به ، ذلك لان الغربيين سرقوا هذا التراث في غترة من الفترات التي غفل غيها المسلمون عن تراثهم غاستفادوا منه وحجبوا هذه المعطيات عن اصحابها .

#### \* \* \*

#### منهج التحقيق العلمى الاسلامى كما رسمه ابن تيمية

قال الامام ابن تيمية: ان اصح طرق التفسير ان يفسر القرآن بالقرآن فانها اجمل مكان قد فلسر في موضع آخر وما اختصر في مكان قد بسط في مكان آخر ، فإن أعياك ذلك فعليك بالسنة فإنها شارحة للقرآن وموضحة له . بل لقد قال الامام الشافعي : كل ما حكم به رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو بما فيه من القرآن وحينئذ اذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السنة رجعها في ذلك الى أقوال الصحابة فاتهم أدرى بذلك لما شاهدوه من القرآن ولاحوال التي اختصوا بها ولما لهم من الفهم التام والعلم الصحيح لا سيما علماؤهم وكبراؤهم واذا لم تجد التفسير في القرآن ولا في السنة ولا وجدته عند الصحابة فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك الى اقوال التابعين عند المحدد بن جبر فانه كان آية في التفسير فأما تفسير القرآن بهجرد الرأى غمرام ، عن سعيد بن حبير عن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله غليه وسلم ، من قال في القرآن بغير علم فليتبوا مقعده من النار .

## لا تطلع الشمس كل يوم إلا على مسلم جديد

يقول الأستاذ مولود قاسم ان التحدى الذى يواجه العالم الاسلامى هو ان يبقى هو هو بانيته كاملة ، كيف يمكن الانسان ان يكون ابن عصره مع البقاء على اديم مصره ، ودون أن يصبح نسخة غيره دون أن يصبح مشوها ممسوخا عن ثقافته وعن هذه الأنية التى تكلم عنها ابن سينا وعن هذه الأصالة وعن تقاليده وعن تراثه وعن عناصر شخصيته ومكونات ذاتيته ، كيف الأصالة وعن تقاليده وعن تراثه وعن عناصر شخصيته ومكونات ذاتيته ، كيف يمكن هذا ؟ هذا هو المشكل المطروح الآن على البشرية كلها ، على العالم كله ، هذه هى الأزمة وهذا هو العلاج لازمة الحضارة وازمة القيم كما يسميها الأوربيون .

ما هو حلها: «حلها هو هذا ، أن يكون الانسان ابن عصره ، أى أن يأخذ بآخر اكتشافات العلم . بآخر ابداعات الفن ، بآخر اختراعات الصناعة ، بآخر انجازات الزراعة ، ومختلف انواع النشاط البشرى . وفي نفس الوقت يحافظ على عناصر شخصيته ويبقى متمسكا بجذوره ملتصقا بأعماق أعماق عروقه » .

وتلك هي قضية العصر في كل العالم الاسلامي ، التشبث بالجذور والتمسك بالأصول . ولكن دون استعلاء أو عنصرية كأن يقول احدهم أنا ابن حضارة سبعة آلاف سنة كما يقول الدكتور زكى نجيب محمود وانما يقول أنا ابن الحنيفية السمحة التي أقامها ابراهيم عليه السلام على اساس الوحيد . وأن يكون هذا النسب عقائديا فكريا لا عرقيا ودمويا .

ان هذا النسب القديم هو الأساس الذي قامت عليه الحضارة الاسلامية واستمدت منه الحضارة الانسانية أصول العدل والرحمة والتجريب .

اننا نحن المسلمين لا نخضع لمفاهيم الاقليميات الضيقة ، أو القوميات الوائدة ، ذلك أن لنا مفهوما أصيلا جامعا يربطنا بأهل اللسان ( العرب ) وبأهل الوطن والأرض وبأهل العقيدة والفكر دون أن يحدث صدام أو صراع بين هذه الحلقات الثلاث ، بل أن هذه الثلاث تتكامل وتترابط بحيث تحول بيننا وبين العنصرية ، وبين الصراع ، وبين الخلاف ، غان هذه الأرض قد ربطتها منذ دعوة أبراهيم عليه السلام فكرة التوحيد ومنها امتدت في الأديان السماوية ثم ختمت في رسالة الاسلام الجامعة التي ارسلها الحق تبارك وتعالى للبشرية بعد أن أصبحت مستعدة للرشد الفكرى .

ونحن نجد الاسلام اليوم على مشارف القرن الخامس عشر نجد الاسلام يدخل كل قرية وكل قطر وكل بلد وكل أمة ، ويصل في تعداده الى الف مليون نسبة ، ونجد في أوروبا جاليات اسلامية ضخمة في أنجلترا وغرنسا والمانيا تكاد تكون في الدرجة الثانية بعد سكانها الأصليين ، وحين يصبح تعداد العالم أربعة مليارات نجد أن المسلمين هم ربع سكان العالم عددا وهم يأخذون من الأرض ما يعادل نصفها تقريبا . وحين كان المسلمون ٢٥٠ مليونا كانت المسيحية ٢٥٠ مليون والبوذية ٥٠٠ مليون ثم ظهرت الشيوعية عام ١٩١٧ ونجحت على حساب المسيحية ، ولكن اعدادا ضخمة من الوثنيين دخلت في الاسلام خلال السنوات الخمسين الأخيرة في جنوب شرق اسيا ووسط وشرق وغرب أغريتيا حتى قفز رقم المسلمين الى ربع سكان العالم ، بينما توقف تعداد أجناس وعقائد أخرى بل وانخفض . . .

مالبوذية قضى عليها ، والمجوسية انتهت ، والبرهمية كذلك انتهت كدين وان بقيت كتراث ، أما الكنيسة الغربية مقد خالمت رسالة الدين وأصبح اهلها علمانيير ماديين على دين الوثنية الأغربية القديمة .

ونجد أن اليهودية الصهيونية الماسونية تحاول أن تجتاح المسيحية في الفرب وتحتويها غلم تبق الله تبارك وتعالى كلمة خالصة الا ( لا اله الا الله )) التي يحمل لواءها المسلمون وعلى طول الخريطة الاسلامية نجد الاسلام يكسب كل يوم معتنقين جددا بالمئات وبالألوف في شرق الأرض وغربها وفي أوربا وفي أمريكا وفي اليابان وما تزال البرقيات ترد من أطراف الكرة تكشف هذه الحقيقة ، وهناك اسلام المتازين من مثقفين وقسس وممثلين وعلماء وفلاسفة لا تتوقف قصصهم . وفي العسالم الجديد يقول الدكتور محمد عبد الرؤوف أن الشمس لا تطلع يوما الا على مسلم جديد . .

وفى العالم الاسلامي تتجدد القوى وتزداد الثروة ويتم التقوق البشرى ، ويلتمس المسلمون الطاقة والتكنولوجيا بينما يتناقص غيرهم وتغيض الأرحام في الغرب وما يزال خطر الشيوعية في اندحار وخطر الوجودية في هزيمة .

ويواجه العالم الغربي محنة الانسان وازمة النفس والتلب ودمار التمزق والغربة والتلق الذي يحاصر الحضارة الغربية من كل مكان .

وما تزال النظريات البشرية والأيدلوجيات المادية تصيبها قارعة أو تحل قريبا من دارها وتكشف حقائق العلم عن طريق الفلك والتكنولوجيا وتكشف دراسات الحفريات والآثار عن غساد دعوات التطور والنسبية والفرويدية والماركسية والقسانون الوضعي وتضرب الفطرة الانسانية ضربات متوالية لتوقظها لتعرف أنه ليس هناك غير ناموس الله وقانونه وسننه في الكون والأمم والحضارة وانه ليس هناك غير الدين الحق هو وحده القادر على العطاء للنفوس والعقول والأمم والاستجابة لحاجات كل عصر وبيئة .

ويكتب الغربيون اليوم عن عبقرية الحضارة العربية ( وهي حضارة الاسلام ) غالعرب لم تكن لهم حضارة الا بالاسلام الذي مكتهم بالقرآن من تقديم المنهج العلمى التجريبي للبشرية كلها والاسهام في ميادين الثقافة والعلوم من القرن السابع الميلادي حتى السادس عشر مما استفادت به حضارة الغرب وقامت في شمال البحر الابيض المتوسط على النحو المادي الذي قامت به وحين توقفت حضارة الاسلام عن العطاء ثم هي تعود اليوم لتصحح للبشرية طريقها بعد أن انحرف بها مؤذنا بجولة جديدة سلمية من الدعوة الى كلمة الله الحق يدخل في اثرها ملايين جديدة .

وما تزال الجولة الأولى موضع دهشة المؤرخين وهى جولة الفتح ولكن الجولة السلمية الجديدة سنكون موضع دهشة الأجيال القادمة . . وخاصة وقد زحف الاسلام الى قارتى أوروبا وأمريكا . ومنذ ظهور تلك الموجة من الدراسات الجادة التى يقدمها علماء غربيون منصفون يرون أن الاسلام وحده هو القادر على اعطاء البشرية انسانيتها وروحها وأمنها .

هؤلاء علماء الاجتماع الذين يرون أن النظام الاسلامي الاجتماعي هو حلم المسلمين .

هؤلاء علماء النفس الذين يرون منهج الاسلام النفسى هو مصدر السكينة والأمل .

فقد أعلن عدد من علماء الاجتماع منذ وقت ليس ببعيد أن « الاسلام : بوصفه دينا ومنهج حياة ونظام مجتمع يمثل الحل الأمثل للمشاكل التى تواجه هذا العالم المضطرب ، ومنذ شهور أعلن عدد من الأطباء أن الاسلام هو الوقاية الحقيقية من عدد كبير من الأمراض التى تصيب الإنسان والتى سببها متاعب الحياة والانفاعال والقلق ، وأن الأخذ بعدد من هذه المبادىء يجعل الانسان صحيحا وسليما حتى يأتى أجله ،

وان القلق هو آغة العصر ، وهو الذي يملأ الانسان بالأمراض وهي السكر والضغط وأمراض القلب وأمراض المعدة ويقلق الانسان خوما من المستقبل ومن الفقر ومن الخوف هو عبادة الفرد وأن يحس الانسان بأن هناك انسانا مثله يستطيع أن يضر وينفع وأن يعطى ويمنع في غيبة أرادة الله ومن هنا ينشأ الخوف .

أما المسلم الحق غانه لا يخشى الغد لانه يعمل ويعلم أن الله هو الذى يتولى أمره كله وما يزال الاسلام وأهله حديث المؤلفين والباحثين يكتشفون كل يوم جديدا . وتقول المؤلفة (كاريس ودى) الاسترالية في مقدمة كتابها (العقل الاسلامي) عن ذلك المسجد الصغير عند ساحل استراليا الجنوبي المجابه للقطب الجنوبي وعن العرب والأنفان الذين استهوتهم صحراء استراليا فأتوا اليها بجمالهم قبل نيف ومائة عام فقدموا لاستراليا أفضل خدمات النقل عبر الصحاري المقفرة حتى ظهرت سيارات الشحن والقاطرات غلم يجد الجمالون بدأ من أن يتركوا جمالهم تهيم على وجهها في الصحراء ويعودوا الى بلادهم ، على أن هذه الجمال بقيت تتناسل في الصحراء الشمالية على ما يبدو غمن سلالتها اختير أربعة قدمتها الحكومة هدية لجلالة الملك خيالد .

وتتحدث (كاريس ودى) عن وجود اكثرية فى ست واربعين دولة مستقلة فى العالم وقد قفز عدد سكانها من ستمائة وسبعة وأربعين مليون نسمة عام ١٩٦٤ الى ٩٠٠ مليون عام ١٩٧٥ . وفى هذا الكتاب بلغ بها الاعجاب بالاسلام الى حد بعيد . .

هذا الوجه من الثقة التى تراود الانسانية اليوم بأن الاسلام قائر في يوم قريب على الطب لادوائها منذ اطلق برنارد شو قبل خمسين عاما كلمته المعروفة ، ربما كان بعيد الأثر في عنف المؤامرات التى تحاك اليوم للاسلام والمسلمين حتى تحصرهم في وجودهم وتمزق وحدتهم وتبدد ثرواتهم وتحول بينهم وبين تطبيق شرع الله في مجتمعهم ليقدموا نموذج المجتمع الرباني الى البشرية ، هدفه المؤامرة التي يقودها التغريب والغزو الثقافي ممثلا في الاستعمار والشيوعية والصهيونية ، وما تزال قوى الغزو الفكرى مسيطرة على التعليم والثقافة والصحافة ، حائلة دون تطبيق نظام الاقتصاد الاسلامي أو التربية الاسلامية أو الشريعة الاسلامية بديلا للنظام الربوى ومناهج العلمانية والقانون الوضعي ،

ولعسل من اخطر المساولات التى تجرى : محاولة ضرب الاسسلام بالمسلمين ، أى ضرب الاسلام الأصيل ببعض الفرق الضسالة والطوائف الدخيلة مثل القاديانية والبهائية والباطنية وكلها تتلقى التوجيه والمعونة من القوى الكبرى وهم يعدونها لمسا يسمونه (حرب الاسلام بالاسلام) هذه الطوائف تقدس زعماءها وترفعهم فوق مرتبسة البشر وتشرع لاتباعها من الدين ما لم يأذن به الله مستغلة اسم الاسلام لهدم الاسلام وما تزال الأحمدية في أفريقيا والقاديانية في الباكستان رغم قرار الحكومة باعتبارها اللية غير اسلامية تمثلان قمة التحدى الخطير ، ولقد خدع بعض كتاب المسلمين بهذه الفرق حينا ماعتبروها دعوات للتجديد وتابعوا في ذلك دعادى المستشرةين والمشرين ،

وما تزال عقبات كبرى في طريق الاسلام تحول بينه وبين حمل لواء دعوته الحقة الى البشرية اجملها الدكتور محمد البهى في سبعة عناصر:

أولا: تقسيم الأمة الاسلامية .

ثانيا: الفصل بين الدين والدولة في ممارسة شئون الحكم ( العلمانية ) أ

ثالثا: الفصل بين الدين والعلم ( ليس في الاسلام خصومة بين الدين والعلم ) .

رابعا : وسائل الأعلام وسخريتها من اللغة النصحى ومن القيم .

خامسا : تطلع المراة المسلمة الى حياة المراة الغربية واسلوب عملها .

سادسا: التكتل بين القوي السيطرة في مواجهة الاسلام .

## سابعا : الفصل بين الحكم والدعوة الاسلامية ،

وبعد ، فانه لا خلاص للانسانية الا بكلمة التوحيد ، فعلى المسلمين ان يحملوا لواء دعوتها ويرفعوها عاليا ليكشفوا للبشرية عن هذا النور ، الذى تتطلع اليه العيون الكليلة في كل مكان ، ان المسلمين الذين يبلغون الف مليون من البشر في مطلع القرن الخامس عشر الهجرى عليهم مسئولية ضخمة ليقدموا للبشرية عقيدة التوحيد بمنهاجها الاجتماعي الجامع بعد ان تحطمت تلك المعتائد والنظم والأيدلوجيات القلقة المضطربة العاجزة عن تقديم الأمن النفسي وسكينة القلب .

#### \* \* \*

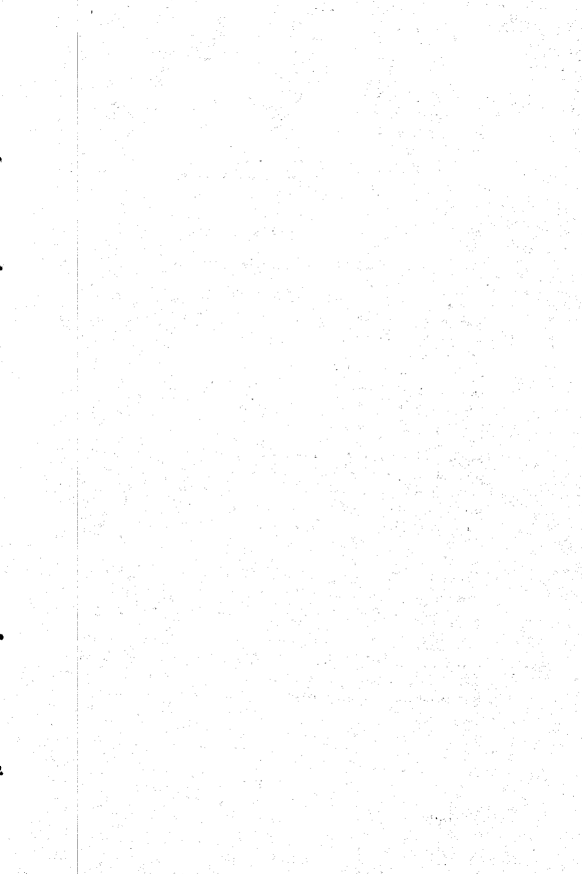
### أعطيناهم التجريب وأعطونا أرسطو

ان المسلمين اليوم حين يطلبون العلم التجريبي وصولا الى التكنولوجيا الما يطلبون شيئا شاركوا في صناعته وساهموا في بنائه وانمائه وهم اليوم حين ينتلونه الى محيطهم والى لغتهم انما يحققون للعسلم رسالته الربانية الأصيلة . فان الاسلام له مفاهيمه الخاصة في استعمال العلم وفي صناعته فهو يجعله الله خالصا مبرا من الظلم ، عادلا شاملا للبشرية كلها لا يعرض به الحياة للأخطار أو يهددها بالدمار وأنها يؤدى بها الى الأمن ، فالعلم في مفهوم الاسلام من أجل الانسانية كلها أخوة ورحمة ، والتقدم هو بمفهومه الجامع معنويا وماديا وهو مكفول بأمانة الله ووجهته الى الخير والسلام .

وليذكر المسلمون انهم اعطوا اوروبا المنهج التجريبي الاسلامي ليحييها فلما عادت اوروبا اعطت المسلمين المنهج الأرسطى لتميتهم ، فلما آخذ المسلمون ( بنصيحة طه حسين ولطفي السيد ) عزلهم عن حقيقة الاسلام التي أقامها المنهج التجريبي حين رفض المسلمون منهج ارسطو وحين لم يجد الغربيون الطريق الى العلم الاحين حملوا ارجانون أرسطو ونقدوه بما لم يزد عما نقده به المسلمون .

ولم يتبين المسلمون هذه الحقيقة الا منذ وقت قريب فقد كان الكيد يدبر لهم حتى لا يصلوا الى الجذور التى كانوا هم اصحابها وبناتها وحملة الويتها والتى صنعت للبشرية نهضة فى اطار الايمان بالله والأخلاق والرحمة .

ومن هنا علا صوت الدعوة الكريمة التى حملها مؤتمر العلم والتكولوجيا الى المسلمين جميعا باعادة صياغة العلوم التجريبية صياغة اسلامية تربطها بالعقيدة وتعمق الوجدان الدينى عند الدارسين وتشعرهم بعظمسة الخالق وقدرة المعجزة بها يحتق قوله تعالى: (( انما يخشى الله من عباده العلماء )) ويزيل تلك التفرقة المصطنعة بين الدراسات الشرعية عند البعض من ناحية والعلوم البحتة من ناحية أخرى ، تلك الفرقة التى سرت الينا من اتخاذ المناهج الغربية في تدريس تلك المواد بمعزل عن الدين .

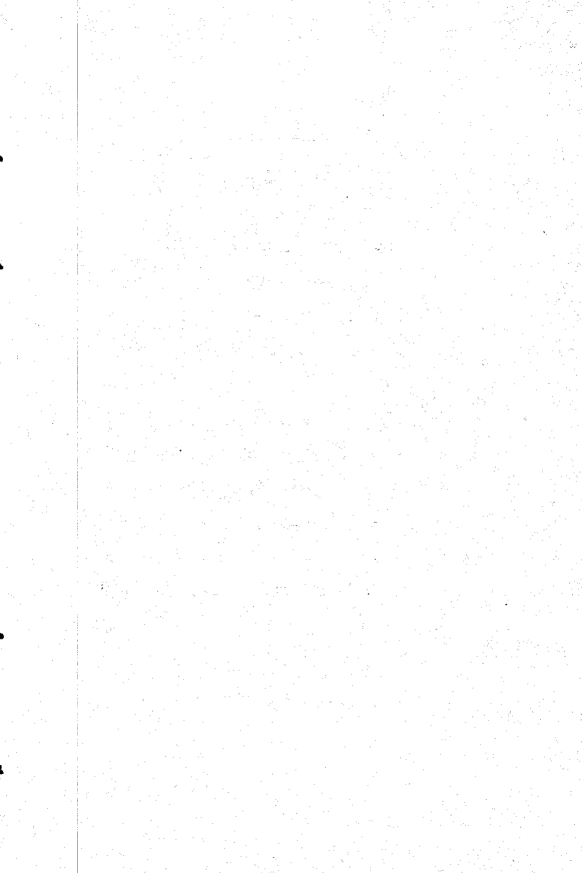


### السياب السيابيع

## رواد في كل الميادين

- ١ لماذا كان الخليل بن أحمد هدفا للتغريب والغزو الثقافي ؟٠
  - ٢ الادريسي : أستاذ الجغرافيا وليس بطليموس ٠
- ٣ البيروني : حقق مسألة علمية وهو على فرائس الموت •
- ٤ ــ ابن ماجد : هو الذي دخل الهند وليس فاسكودي جلما ٠
  - ه ـ طارق بن زیاد .
- ٦ عباس بن فرناس: العربي الأول الذي حلق في الفضاء ٠
  - ٧ -- الدورة الدموية : عرفها العرب قبل اوروبا .
  - ٨ ــ السلمون رواد الكيمياء ( والطاقة النرية ) ٠

    - ٩ ــ المسلمون هم مخترعو الكسور العشرية .
      - ١٠ ــ عروبة دون كيشوت .
      - ١١ المسلمون أول من أطلق الصواريخ .



### لماذا كان الخليل بن أحمد هدنما للتغريب

لمسادًا نجد الخليل بن أحمد اليوم هدفاً من أهداف التغريب والغزو الثقافي توجه اليه السهام وتوجه الى عاموده الشعرى ؟ ذلك لأن الخلبل أعطى الشعر وأعطى النحو وأعطى الموسيقى قانونا عجيبا ما زال موضع كراهية وحقد خصوم اللغة العربية الذين يدعون الى ما يسمونه كسر النص ، فهم من أجل ذلك يحملون عليه ويسخرون منه وهو سامق المكانة لا تهزه هذه الكتابات المتحرفة .

وليس هذا شأن الخليل بن أحمد وحده ولكن سهام التغريب والغزو الثقافى لم تدع أديباً صحيحا أو شخصية ممتازة فى الفكر الاسلامى والأدب العربى الا حاولت النيل منه ، فعلت ذلك فى المتنبى وفى الغزالى وفى ابن تيمية ، ، فى نفس الوقت الذى حاولت فيه أن تعلى من شأن الشعوبيين والمارقين أمثال بشار بن برد والحلاج وأبى نواس وابن الراوندى ، وكذلك فهى قد نسبت الى عمر الخيام العلامة التجريبي الكبير شعرا يحض على الفساد والخمر . . .

ومن أجل هذا غان علينا أن نكون حريصين أشد الحرص على حماية هذه الشخصيات الكريمة من هذا الاتهام ، وأن نحرر فكرها وحياتها ونكشف عن وجه الحق فيه .

ان الخليل بن احمد عمرو بن تميم الفراهيدى اخرجته البصرة كما اخرجت عددا كبيرا من أعلام الفكر الاسلامى ، درس الفقه واللغة على أبى ايوب السجستانى وراى الفرزدق في صباه كما تلقى على عاصم الأحول والعوام ابن حوشب ولقد ذهب في شبابه الى بلاد الروم مجاهدا للدفاع عن ثغور الاسلام . . وقد أحب علماء العربية والنحو وامضى ثلاث سنوات يجلس اليهم فيسمع منهم ولا يشترك معهم في الجدل والمناظرة . وقد عاصر شيخ العربية عمرو بن العلاء ، وحضر مجلسه وكان قد مضى على عمرو أكثر من العربية عرو بن العلاء ، وقد أغراه بعض أصحابه أن يجادله وينتصر غيب فيتحدث عنه الناس ويرتفع اسمه ، ولكنه رفض ذلك وآثر أن يظل عمراء المناهة النها حيث ينفرد بنفسه ويدير في عقله انكارا ومعانى كانت يخرج من المدينة اليها حيث ينفرد بنفسه ويدير في عقله انكارا ومعانى كانت المهامات لانشبائه قواعد النحو وضوابطه .

ذلك أنه بدأ يضع « قواعد جديدة » فيه لم يكتشفها أصحاب العربية ، ولم يلبث أن انقطع عن الناس كلية ، يخرج في الصباح الى الصحراء فلا يعود الا في الغسق ، يسير على غير هدى وهو من خلال ذلك يدون شيئا في صحيفة معه ، ولم تلبث التهويمات أن تكشفت له عن شيء واضح ناصع وصفه في قوله :

« أن آبا الأسود الدؤلى ضبط حركات الحروف من غتج وضم وسكون بوضع نقاط بأعلى الحروف أو اسفل منها أو عن يبينها أو شمالها وقد اختلطت النقاط الميزة للحروف بالنقاط الميزة للكلمات وقد اردت أن أسهل على الناس بأن أوجد ما يضبط به الناس الكلمات دون الحاجة الى تغيير الحروف ودون أن يضطربوا من كثرة النقاط واستعمالها ، والأمر الذى خطر فى بالى هو أن أرسم فوق كل حرف صورة حركة المد التي تقابل حركته فأن كانت حركة الفتح وضعنا الفا صغيرة ، وأن كانت الضم وضعنا وأوا صغيرة وأن كانت الضم وضعنا وأوا صغيرة وأن كانت الضم وضعنا وأوا صغيرة الناس حكمانتهم دائما عند استقبال كل جديد وجوم بالغ ، وقالوا : هذه بدعة وخروج عما الف الناس .

وقد دافع الخليل عن طريقته حتى اقتنع الكثير من مخالفيه وكانوا قد خافوا على نص القرآن أن يتغير بهذاه البدعة ، ومضت فترة من الزمن فاذا الخليسل يخرج على الناس بشيء جسديد ، ذلك أنه بينما كان يسير في السسوق سمع أصوات المطارق على الطشوت ، . هنالك اكتشف سر الموسيقى وأصلها ، ولم يقف عند هذا بل قاده ذلك الى وضع أصول علم العروض . . .

قال الخليل \_ ان هناك ثلاث نقرات :

الأول : دقه وسكون ( تن ) .

الثانية : دقتان وسكون ( تتن ) •

الثالثة : ثلاث دقات وسكون ( تتتن ) .

وقال ان هذه النقرات اذا تتابعت وتداخلت كونت الموسيقى ، وأن اختلاف تداخلها وتتابعها هو الذي يولد اختلاف النغمات .

ومضى الخليل يتصل بأهل الغناء واستاذهم أبو رافع ؟ ومضى يعيش في الحانهم ويغشى مجالسهم ومعه لوح يكتب فيه رموزا لا يفهمها احد سواه ، ولم يلبث أن قال كلمته الخالدة ( السكون في الشعر هو السكون في المسعى ) .

واداه ذلك الى أن يصل الى العروض ، نقد كان الشعر العربي قبله لا ضابط له نمضي يحصر اصول الانفام والتواقيع موقفا بأنه سيستطيع

وضع مقاييس الشعر ، وكان في خلال تأملاته ولك يعكف في خنزله على بئر وقالوا انهم كانوا يدخلون عليه الدار غلا يرون منه الا قامته . أما راسه فقد اخفاها في فوهة البئر ، ويسمعونه يخرج اقوالا لا معنى لها يكررها ، ويقربون منه فيرون راسه وقد تدلى في البئر منفوش الشعر ، غلما سئل في ذلك قال : أن مقاطع الشعر تظهر واضحة في الصدى الذي يحدثه البئر ، وانتقل بعد ذلك الى مرحلة اخرى من عبله هذا ، حيث رجع الى اشعار العرب ، فأخذ يقطعها معتبرا الحرف الساكن آخر المقطع ، وقابل بين المقاطع وانتهى من ذلك بوضع اصول الشعر والنظم ..

«حصرت الانعام ومقاديرها ، وانواعها غضممت كلا الى نوعه ثم حمرت أوران الشعر العربي بتوفيق الله غمالي لا أفكر في حصر الفاظ اللغة العربية بشكل علمي تام كامل لا يعادر منها فيه لفظ » .

هذه هي الفكرة البارقة التي كانت تملأ نفسه والخواطر التي تدور في اعماقه وهو في طريقه من البصرة الي خراسان ليعيش في ظل صداقة حبيبة لنفسه في شخص « الليث بن مظفر بن سيار » .

ثم لم يلبث أن وضع متومات هذا العمل الضخم ورسم خطوطه وترك أمره الى الليث الذى اتمه وهو كتاب « العين » الذى يعد دائرة معارف ضخمة وضع مقدمتها الخليل .

فلما أنم بحثه قصد المسجد الجامع وعرضة على الناس : ذلك هو « علم العروض » الذي انهال الناس عليه لتعلمه غوقف نفسه على انهامه الناس .

ومن قوله في ذلك أن العرب قد استخدموا التفاعيل الثماني عشرة بجرا مع أنها تعطى أكثر من ذلك حين تجمع وتركب .

ومضى الخليل يركب بحورا جديدة ويخرج بها شعرا من أوزان جديدة . . هذا العمل الضخم ينظر اليه الماركسيون ودعاة التغريب في سخرية ، وهو دليل على عجزها عن فهم أصالة هذا الفكر أو تقدير عمل العالمين في مجال البحث ، وهذا شأن التافهين الزائفين . ولما كان قولهم ينافي الاصالة والفطرة وتقدير العلماء وفهم حقائق الامور غانه فاسد تضرب به وجوههم ويرد عليهم ولا يستمع لهم فيه الا التافهون الفارغون .

اما حياة الخليل غلم تكن صغوا كلها ، كانت حياة قصيرة يملؤها ورع عجيب لا يقبل عطاء احد مهما كان ولا يريد أن يكون خادما للسلاطين والأمراء حتى قالوا : « أنه أقام في خص من أخصاص البصرة لا يقدر على غلسين »!! وأصحابه يكسبون بعلمه الأموال ، وأية خلقسه أنه رغض أن يكسب سنوات يستمع في حلقات العلم دون أن يشارك في الجدل . . يقول سغيان الثورى : من أحب أن ينظر ألى رجل خلق من الذهب والمسك غلينظر الى الخليل بن أحمد .

#### كما وصفه أبو حاتم بثوله :

ي قسد صاغبه الله من تبر ومن ذهب

وصاغ راحت من عارض هطل

وقد كان سمج الوجه ، صافى الذهن ، عبقريا ، لا يعادى احدا ولا يتشفى بل يتعانى دائما ويتسملمي عن صفائر الأمور ،

كانت لية ذهنه اللماح ، انه يحاول أن يستخرج من الظواهر أصولا تجمع في تانون واحد ، وبلغ من ورعه وزهده وتناعته عما في أيدي الناس توله : في لأغلق على بابي فما يجاوزه همي ،

رغض دعوة أمير الأهواز وغارس « الأمير سليمان بن حبيب المهلبى » الذى بعث اليه بهدية في مائة الف درهم ويدعوه الى أن يقدم اليه غيلازمه وينادمه ويؤدب أولاده .

رفض الخليل الفقير الذي لم يكن في بيته ثمن كسرة من الخبز هذا العرض وقال لرسول الأمير:

ارب هذه الكسرة من الخبز ، أنها زادى الوجيد ولكنها كافية لسد رمتى ، وما دام عندى منها غلست بحاجة الى سليمان . . أما هذه الدراهم الكثيرة فعند الأمير من الشعراء من هم في حاجة اليها .

وكان لهذا التصرف اثره البعيد في نفوس طلابه ، وتحدث به الى الناس في البصرة ولكنه لم يكن لينظر الى ذلك بل كان يربأ بنفسه أن يكون عبداً لأمير ، ويرفض أن يبيع علمه وعزته وعقله بالمال .

كانت نظرته إلى الحياة أعمق من أن يكون عبدا للمال ، وكان يحتقر الظواهر ويمتهن التجمل . ومن شعره قوله :

الرزق عن قسدر لا الضعف ينقصه

ولا يزيدك فيسه حسول محتسال

والفقر في النفس لا في المسال تعرفه

ومثـل ذاك الغنى في النفس لا المال

« أكمل ما يكون الانسان عقلا وذهنا ، اذا بلغ ثلاثا وستين سنة ، وأصفى ما يكون ذهن الانسان في وقت السحر » .

ولقد خرج الخليسل في ايامه الأخيرة من البصرة الى خراسسان بدعوة من تلميذه الليث بن المظهر أمير خراسان يشيعه ثلاثة آلاف رجل ساروا معه حتى بلغوا « المربد » فاوقفهم وخطب فيهم بما يشبه الاعتذار عن خروجه

ويتول:

« كاتت هذه أيام سد فيها باب المعاش ، وتضرر الأهل والولد ، وكر اللوم فلم يثنني عن عزمي الا دعوة رجل صالح عالم تصد أن يوفر لى الراحة في الشيخوخة بأجر انتاضاه على علمي ، فيسهل العيش على الأهل »

وكان الليث بن المظفر كاتبا وعالما ، وقد تلقى الخليل بالحفاوة والتكريم ، ولكن الخليل كان مشغولا بحصر تراكيب اللغة والفاظها فيما عرف بعد بكتاب ( العين ) الذي كتب مقدمته ومنهاجه وتركه الليث بعد أن قال له : لقد شخت يا بنى ولم يعد عندى من الحيل والقوة ، وابدى استعداده لقراءة كل ما يحرره ويجيب على كل سؤال ، وقد اهداه الخليل مذكراته وملاحظاته وتقييداته من اللغة ليستفيد بها .

وقد حصر فى كتاب العين لغة العرب ثم لم يلبث أن هتف به هاتف الحج ، فسافر الى مكة وقصد منها الى البصرة التي استقبلته مكرمة اياه . . حيث أقام بقية أيامه .

وفي هذه الفترة التقى بتلميذه « سيبويه » الذى كان يكتب كل ما يقوله والذى كثر تردده على مجالس الخليل حتى أحبه وقال له: « مرحبا بزائر لا يمل » .

وكان يسأل الخليل ويسأل ، ويكتب في الواحه ، وقد وجد فيه ما لم يجده في تلاميذه حتى قيل أن الأمر بلغ بينهما الى حد أن كانا يتكلمان فلا يفهم أحد ما يقولان ، وقد جمع سيبويه أقوال استاذه في النحو وأخرج مصنفا هاما ...

ومن تصانيفه : العين في اللغة والعروض والشواهد والنقط والشكل والنغم .

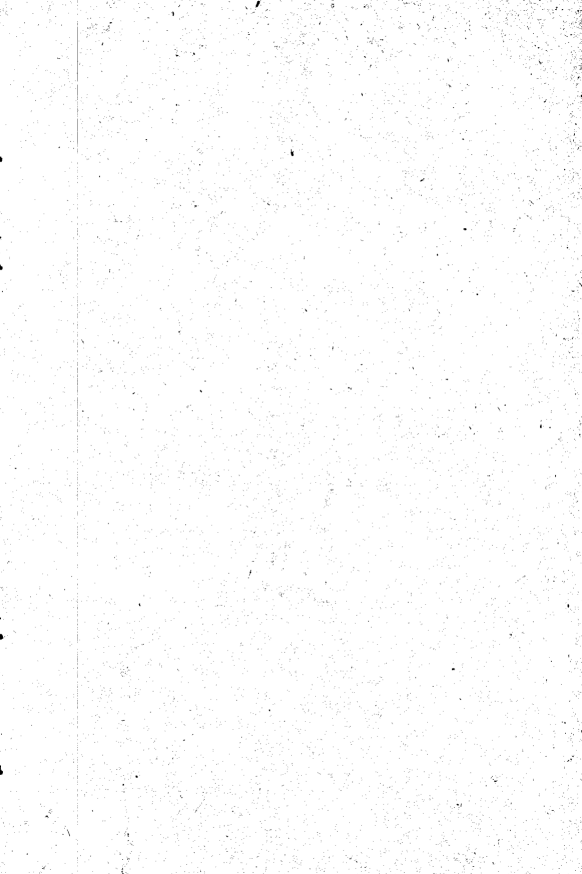
ثم جاء ختام حياته متسقا مع طبيعته العالمية الحادقة ، المندفعة الى البحث والى تجميع الأصول : ذلك أنه رأى الجارية تخاصم البائع وهى تطالب بدراهم اخذها منها بمغالطته اياها ، فأراد أن يقرب نوعا من الحساب تمضى به الجارية الى البائع فلا يمكنه ظلمها ودخل المسجد وهو يعمل فكره فى ذلك فاصطدم راسه بالسارية الضخمة فوقع واحدث صوتا شديدا وانقلب على ظهره وتدحرج الى الأرض مضرجا بالدماء .

وكانت هذه نهاية الراس المفكر الذي اخرج للناس علما وفكرا سيظل الثره باتيا ما بقيت العربية .

فلما اجتمع الناس حوله قال عبارته الأخيرة :

« لا تبكوا فوالله ما فعلت فعلا أخاف على نفسى منه . . وكان لى فضل فكر صرفته الى وجهه وددت بعد ذلك أنى كنت صرفته الى غيرها وما علمت أنى كذبت متعمدا قط وأرجو أن يغفر لى التأول » .

توفي عام ١٦٠ هـ ، بعد أن عاش حياة خصبة عريضة ،



## الإدريسي: أستاذ الجغرافيا وليس بطليموس

نصف مليون درهم مغربي 4 ثلاث سنوات 4 1000 صفحة عن الشريف الادريسي : اول عمل موسوعي كبير : في كتابين احدهما للاستاذ محمد بهيجة الاثري والثاني الدكتور احمد سوسة :

قدمت خارطة الادريسى في اكثر من الف صفحة وتتضمن زهاء ( ٣ آلاف مادة ) وذلك في صورة معجم جغرافي تاريخي . حرر الأستاذ الأثرى اسماء الاقاليم والمدن والجبال والبحار والبحرات والأنهار من التحريف الموجود في الخارطة ووضع كل اسم في مكانه الصحيح ونطقه الصريح فضلا عن عرض ما طرا على المدن من ازدهار واندثار مع ذكر ما كانت عليه قبل الادريسي وبعده .

اعربت نقابة المهندسين العراقيين التي قدمت هذا العمل عن اغتباطها بنشر هذه الدراسة عن الجغرافي العربي الأشهر الشريف الادريسي الذي رفع أسم العرب عاليا بكتابه ( نزهة المشتاق في اختراق الآفاق) وكان من مصادر اكبار الغرب والشرق للمكانة العلمية التي احرزتها امتنا العظيمة في مضمار المعرفة وكان الشريف الادريسي قد طبع خارطة العالم التي وضعها للملك النورماندي ( ريتشارد الثاني ) في العصر الوسيط وفرقها في كتابه ( نزهة المشتاق ) سبعين قطعة وشرح ما فيها من اعلام الأقاليم والمدن والجبال والأنهار والبحرات والبحار واصفا وذاكرا للمسافات بين مدن العالم المعروف يومئذ من أوروبا وآسيا وأفريقيا .

ثم قام المستشرق الألماني (كونداد ملر) ماستخرج هذه القطع السبعين من كتاب الادريسي ووحدها في شكلها المجدوع ونشرها ملونة ومكتوبة بالحروف اللاتينية حتى نقلها الى العربية الأستاذ محمد بهجة الأثري والدكتور جواد على الى اللغة العربية محققين لأعلامها مستدركين على المستشرق الألماني وتولى مجمع بغداد طبعها عام ١٩٥٠ ثم اعيدت اليوم بشكل اجمل واروع .

وهذا العمل يكشف عن مدى قدرة هذه الأمة على العطاء وعلى طاقتها الحيوية الهائلة والدور الفريد الضخم الذى قامت به هدد الأمة في بناء الحضارة العالمية ، فهذا الشريف الادريسي الذي أرسل بعثات من عدد من الخبراء الموثوق بهم الى الشرق والغسرب والشمال والجنسوب فيعود

كل مبعوث بوصف ورواية لما سمع وتصوير لكل الأقاليم التي مر بهما وتدوم هذه الأعمال التمهيدية حوالي خمسة عشر عاما واستنادا اليها يضع الادريسي لوحة الترسيم والكرة الفضية للعالم ومرتسمات وخارطات تفصيلية كثيرة بحيث يجيء كتابه آية في الكمال بالنسبة الى عصره بفضل الإدريسي ومن سبقه ومن تبعه من العلماء . فكان هذا العمل هو المستند الأول لعلوم العصر الحاضر في هذين المجالين .

والشريف الادريسي بهذا العمل كان استاذ الجغرافيا الذي علم أوروبا هذا العلم وليس بطليموس (شأته في ذلك شأن ابن خلدون في التساريخ والاجتماع) وقد دام الشريف الادريسي معلما لأوروبا ثلاثة قرون لم يكن لأوروبا مصورا المعالم ألا ما رسمه الادريسي ، هذا ما يقوله البحاثة المرتسي جوتيه ولد الادريسي بمدينة سبته المغربية عام ١٩٣ هـ ، ١١٠ م ورحل الى قرطبة ليتلقى العلم فيها وقام بعدها برحلاته الجغرافية وغيرها شمال المريقيا وغيرها من البلدان ،

ودخل الادريسي صقلية حوالي ٥٣٣ هـ ١١٣٨ م بدعوة من اللك روجر الثاني الذي طلب منه تأليف كتاب نزهة المشتاق فظل الادريسي خمسة عشر علما في جهد متواصل لكي يكمل تأليف موسوعته الجغرافية وليرسم خارطة مرفقة بالكتاب مع صياغة كرة أرضية من الفضة .

بالإضافة الى هذا العمل الضخم : الف الادريسي كتاب ( روض الأسس ونزهة النفس ) والف كتاب ( الجامع لصفات اشتات النبات ) وأورد فيه ذكر انواع المفردات من الاشجار والحيوانات والمعادن ،

\* \* \*

#### آخر العامود

يقول محمد قطب:

على الانسان أن يزكى نفسه ولا يدنسها بأن يجلو فطرتها متهدى ألى الله خالقها وتستمد منه التوجيه ، وحين يحدث ذلك تصبح هذه الذرة الضعيفة التائهة الغائبة أقوى عنصر على الأرض وأضخم طاقة . . هذه النفحة الألهية في الانسان تهدى ألى الله بالفطرة ما دامت سليمة ، والانسان هو الذي يوكسها ويغشها فلا ترى سبيلها أليه . . وحينئذ تنحرف وتضل وتحدث كل أنواع الظم لنفسه وللآخرين وكل أنواع الفحش وكل ألوان الفساد . .

البير وني : حقق • سألة علمية وهو على فراش الموت

ما تزال صور التاريخ الاسلامي تكشف عن عظمة هسذه الأمة وتقدم قدرات عالية من هذه النماذج: هذا الرجل العظيم هو البيروني .

روى ياقوت بن النيسابورى أن قاضيا من أصحاب أبى الريحان البيرونى قال : دخلت على أبى الريحان وهو يجود بنفسه وقد حشرج نقسه وضاق الحال : صدره فقال لى في تلك الحال :

- كيف قلت لي يوما شيئا عن حساب المراث الفاسدة .

ملت له أشفامًا عليه : أفي هذه الحالة ؟.

قال لى : يا هذا ، أودع الدنيا وأنا عالم بهذه المسالة ، ألا يكون خيرا من أن أخليها وأنا جاهل بها ؟.

ماعدت ذلك عليه وحفظه وعلمني ما وعد .

وخرجت من عنده وانا في الطريق سمعت الصراخ

ـ ذلك هو البيروني العالم المسلم الذي عرف بائره الضخم الذي تركه في علم النظائر والذي ما زال حتى اليوم باتيا فضــلا عن كتابه عن الهند الذي ظل مرجعا يستقى منه الكتاب والمؤرخون اكثر من ثلاثمائة عام .

كان طبيب وفلكيا ورياضيا وجغرافيا ومؤرخا وعالما بالطبيعيسات وله مشاركة فعالة في الفلسفة والعلوم اللغوية والأدب والشعر والفته .

كما عرف بتعدد منون العلم وبالساهمة في تقدم هذه العلوم .

عاش المعلم منصرما الى التصنيف ، عيل انه كان لا يكاد يفارق القلم يده والنظر عنيه والفكر قلبه ، وقد حرص على قراءة ثقافات الأمم الأخرى من مصادرها الأصلية دون الاعتماد على الترجمات . ولذلك درس السريانية والعربة والسنسكريتية يقول ياقوت أنه ذكره في الأدباء لأن الرجل كان أديباً لغويا له تصانيف في ذلك . أما سائر كتبه في علوم النجوم والهيئة والمنطق والحكمة غانها تقوق الحصر ، رايت فهرسها في وقف الجامع في نحو الستين والحكمة غانها تقوق الحصر ، رايت فهرسها في وقف الجامع في نحو الستين

ورقة وبخط مكتنز ، وقد عرف من بعد أن كتبه تبلغ بين مطبوع ومخطوط مائة وثمانين كتابا .

ويقول عنه لويس ماسفيون:

لقد غهم البيروني عمام الفهم الدور العالمي للغة العربية بوصفها بين اللغات السامية \_ اهم لغة حضارة \_ وادرك مقدرتها على التركيز والتجربة وتراكيبها عن طريق الاستقاق بدلا من الزوائد وقيمتها في توحيد المتكامين بها •

ويقول عنه آرثر ايهام بوب:

البيروني من أبرز العقول المفكرة في جهيع العصور ، يتهيز بالصفات الجوهرية التي تخلق العالم ، وأنه لفي الإمكان تجهيع عدد كبير من الاقتباسات عن مؤلفات البيروني كتبها منذ الف سنة وهي تسبق كثيرا من المناهج والمواتف العقلية التي تفترض اليوم انها حديثة .

هذا شيء من رأى العلماء والباحثين في هذا العلامة الاسلامي الكبير الذي ظل تاريخه وغضله محجوبا الى عهد قريب حتى كشف عنه الباحثون الأوروبيون: ولد في ضواحي خوارزم بسبتمبر ٩٧٣ م ورحل الى جرجان في شبابه والتحق ببلاط اميرها قابوس بن وشمكير الملقب بشمس المعالى وقد اتصل الود بينه وبين ابن سينا م

الف كتابه ( الآثار الباقية من القرون الخالية ) وأهداه الى شمس المعالى : الكتاب يبحث في تقاويم الأمم القديمة وأعيادها ومواسمها ومقارنة ذلك بعصر المؤلف .

عاد الى خوارزم فعاش فى بلاط أميرها أبو العباس المأمون بن محمد ، ثم لما استولى محمود سبكتكين على خوارزم أخذ فى الأسرى ثم استبقاه السلطان لعلمه وأخذه معه الى بلاده ، ودخل أبو الريحان الهند مع السلطان فى فتوحه فى تلك البسلاد التى استمرت الى عام ١٢٠٤ وكانت فترة اقامة البيرونى فى بلاط غزنة أبرز فترات نشاطه العلمى وأكثرها انتاجا .

بحث في كتابه (الآثار الباقية) الذي ترجم للانجليزية عام ١٨٨٧ عن الشهر واليوم والسنة عند مختلف الشعوب والأمم القديمة من اشوريين ويونانيين الي وقت البروني وهو اول مبحث للأشهر الفارسية والعبرية والهندية والتركية بين كيفية استخراج التواريخ بعضها من بعض .

وله كتابه الخالد: « تحقيق ما للهند من مقولة معقولة في العقال أو مرذولة » أهداه للسلطان مسعود بن محمود الغزنوى عكافاه فظير كتابه حمل غيل مع راكبه من الفضة الخالصة ، ولكن البيروني اعتذر عن قبول الهدية في شمم واباء وقال أنه لا يحتاج الى شيء في الدنيا بعد كتابه هذا ، ويعد من أكبر أعمال البيروني : ما قام به من تعديل في رسم الأرقام الصابية العربية وهو صاحب الفضل

الأول في ابتكار الكسر العشرى فضلا عن ابتكاراته الأخرى وهو أول من وضع الصول الرسم على سطح الكرة وان احدا لم يعرف ذلك تبله .

وكانت له فى تقسيم الزاوية الى ثلاثة المسام مساوية وعلم المثلثات وفى علم الضوء قواعد هامة ، وله معادلة مشهورة باسم (قاعدة البيروني ) توصل اليها باستخراج مقدار محيط الأرض وسجلها فى كتابه (الاسطرلاب) .

والف كتابا ضخما في الحجارة ، وصف هيه عددا من الأحجار والمعادن وشرح قيمتها التجارية والطبية ووضع القاعدة التي تنص على أن الكثافة النوعية للجسم تتناسب مع حجم الماء الذي يرفعه ، وتوصل الى طريقة لحساب تكرار لضعف العدد دون الالتجاء الى عمليات الضرب والجمع الطويلة الشاقة ، ووضع قاعدة لأسباب خروج الماء من العيون الطبيعية والآبار الارتوازية بطريقة الأواني المستطرقة ، وقال ان وادى نهر السند ربما كان في وقت ما قاع بحر ،

وهذا أيضاً حديث الى الشباب عن أمجاد تاريخهم وعظمة تراثهم وغضل الاسلام على الحضارة الانسانية .

\* \* \*

## فشــل نابليون ونجح خالد بن الوليــد

درست معاهد الاستراتيجية العسكرية العالمية وجه المقارنة بين قائدين بينهما أكثر من ألف عام : بين خالد بن الوليد ، ونابليون بونابرت ، وكانت النتيجة لصالح خالد بن الوليد . .

كان مجال الدراسة حرب الصحراء ، فقد مبارت قوات خالد من الحيرة الى وادى البرموك في الشيام فقطعت ٥٦٠ ميسلا في ثمانية عشر يوما ، وينما قطع تابليون المسافة بين القنطرة وغزة وهي لا تزيد عن ١٥٠ ميلا في مدة خمسة وعشرين يوما ، ونجح خالد في مهمته وانتصر في معركة البرموك مصرا حاسما وقضى على اركان الدولة الرومانية ، وغشل تابليون غلم يستطع فتح اسوار عكا ،

قالت الدراسة : أن ذلك يرجع الى صلابة جنود خالد الذين كانوا يتاتلون عن ايمان وعقيدة بينما لم يكن لجنود نابليون هدف أو ايمان ، كذلك نجح خالد لنمسك جنوده بالنظام ( الضبط والربط ) بينما سرت الفوضى في جيش نابليسون .

وقد انخذ روميل بعد ١٢٠٠ سنة نفس القرار الذي اتخذه خالد بن الوليد في اختراق الصحراء بالقوات الميكانيكية .

و أنساد مونتجمرى ببطولة خالد وصلاح الدين وفشل نابليون لأنه لم يفطن التي المعاني التي حققت نجاح خالد بن الوليد .



## ابن ماجد : هو الذي دخل الهند وليس فاسكودي جاما

(﴿ لا تتركن الحزم ﴾ والحذر كل الحذر من قول الجهال والبجاهين . . وربما أتلك المغرب وأنت في الماء الأسود مفترضا على أول الفته طول الليل بريح طيب ومجراك الواقع ويعتب السماك بالكوس فالعذر الحذر من مثل ثلك وهما ستون باعا على راس دائرهما فلا تدخلن في أقل من ذلك الا عند ربح النبات . . وكل عبة أحسب حساب ريحها وموسمها فان المزء عدو ما جهله ولا تخف من الربح والموسم ولا تنزعج من كلام الركاب والبحارة )) .

هكذا كتب شهاب الدين أحمد بن ماجد « اسد البحر » في كتابه الفوائد بعد أن طوف بالبحار وبلغ ستين سنة » ولكن ، هل توقف عن العمل ؟ لقد ومن فاسسكودي جاما الى ملندى باحثا عنسه ثم اصطحبه فكان دليسله الى اكتشاف الهند ، ولولا أحمد بن ماجد ما استطاع دى جاما أن يقطع هذه البحار الغامضة ، كان أبوه وجده ملاحين شهيرين في مياه البحر الأحمر والمحيط الهندى ،

يقول في مذكراته: « . . ان جدى كان نادرة في البحر وقد اخذت علم الرجلين مع كثرة التجربة » وقال ان بحر القلزم — قلزم العرب — وهو البحر الأحمر ، فيه نوادر وحكمة لم يذكرها الا من جربها لأنه على طريق الحاج وقد كان جدى محققاً ومدققاً ولم يقر الحد فيه » . .

وقد ولد ابن ماجد في (نجد) وجرى تلقيبه باسد البحر ، وينسب الها اختراع الابرة المغناطيسية ، وقد اعتمد عليه الأسطول البرتغالى حيث سير هذا الأسطول من ملندة على ساحل أفريقية الشرقية الى قاليتوط على ساحل الشاطىء الغربي لشبه جزيرة الهند ، وقد أشار في مذكراته : أن من اختراعه في علم البحر : (تركيب المغناطيس على الحك بنفسه) ، وقال : ولنا غيه حكمة كبيرة لم تودع في كتاب ، وقال المؤرخون أن وصغه للبحسر الأحمر لم يسبقه اليه سابق ، ولم يجازه غيه أحد من مؤلفي علم الملاحة من الأوروبيين الذين كانوا يزاولون الملاحة الشراعية . .

ويقول ابن ماجد فى مذكراته : ان اول من ركب البحر نوح عليه السلام وسفينته اسمها (هيراب) . وقد تكلم عن الطوفان وموضعه والمكان الذى ربست فيه السفينة ووصف السفن فى جميع سواحل البحر فى جميع الأقاليم التى قسمها نوح بين أولاده . ويتول: ان كل من من منون البحر له اصل حاما المفناطيس الذي عليه المعتمد ولا تتم هذه الصنعة الا به وهو دليل على القطبين مهو استحراج داود ، اما منازل القمر وبروجه مهى من تصنيف دانيال عليه السلام .

ويسكب احمد بن ماجد تجاربه في توجيهات ، يقول : على الربان يعرف المنازل والأخنان والمسافات والباشيات والقياس والاشارات ، وحلول الشمس والقمر ، والرياح ومواسمها ، ومواسم البحر وآلات السفن ومطالع النجوم ومغاربها وطولها وعرضها ، ومعرها ، كما ينبغى إن يعلم جميع البرور واشاراتها كالطين والحشيش والحيات والحيتان ، والأرياح وتغيير الأمواه ، ومد البحر وجزره ، ولا يطلع في مركب لا يطاع فيه ، وتغيير المهواه ، ومد البحر وجزره ، ولا يطلع في مركب لا يطاع فيه ، ولا مركبا بغير اعتداد ولا في موسم ضيق . وينبغى المعلم أن يعرف الصبر على التواني ويقرق بين العجلة والحركة عارفا عالم بالأشياء عزاما فتاكا لينا في قوله ، عادلا لا يظلم احدا ، مقيما على الطاعة ، متقيا الله تعالى ، لا يغطنه التول . كاير الاحتمال ، على الهبة » 1. هـ

ولد حوالي ١٤٣٢ م وفي عام ١٤٩٨ م اكتشف الهند مع فاسكو دى جاما ، تعد كتاباته اعظم ابحاث علم البحر التي اعتمد عليها الغرب الحديث ،

يتول الاستاذ بترتون الانجليزى انه وجد البحارة في عدن عام ١٨٥٤ يترجيون على ابن ماجد مخترع الابرة المغناطيسية .

ويقول جيمس برنسيت : ان ذكرى أبن ماجد ما زالت حية في الهند وفي جزر مالديف في النصف الأول من القرن التاسع عشر ، وهم يعتمدون على القواعد الـ (٥) التي وضعها في علم الملاحة .

ان ناسكو دى جاما الرحالة البرتغالي قد عمل هو وجماعته على استهواء الربان العربي ( ابن ماجد ) ليرشدهم التي الهند عن طريق البحر . . وقد توصلوا معه الى هذه الغاية بأن اسكرواه المعتق من المدام ( ويعتقد أنهم سقوه الخمر خدعة ) فقد كال أحمد بن ماجد لشلا عاليا من أمثلة الخلق الاسلامي الرفيع . .

يقول زكى باشا: وصل البرتغاليون الى الهند عن طريق رجل من العرب عليم بتلك البحل وله في هذا العلم تآليف قيمة « ابن ماجد » . . وكان ذلك كله غير معروف الى أهل أوروبا حتى أتاح لى الحظ أن أكشف عن هذه المسألة الخطيرة في محاضرة القيتها علم ١٩١٢ ونشرتها في المقطف . .

لم يصل دى جاما الى الهند بطريق الصدغة بل الحقيقة أنه اهتدى بمعلومات ذلك الربان البحرى العربى بعد أن اسكروه بالمعتق . وقد استغاث أهل الهند بالغورى سلطان مصر غصنع المراكب الحربية في بولاق ، وارسلها تطعا على متون الجمال الى السويس وهناك ركبها أهل الدراية البحرية من المصريين ثم قام الاسطول المصرى مدمع اسطول البرتغال عن مدينة عدن

وكان له في بحار الهند ومّائع مع الأسطول البرتغالي نال فيها الظفر وكل الفخار . . . الخ .

وفي هذا ما يدفع القول بأن العرب لم يكونوا يعرفون آخر حدود افريقيا . . ذلك أن فاسكو دى جاما اعتمد على ملاح عربى في الالتفاف حول رأس الرجاء المسالح ، فقد غادر فاسكو دى جاما اشبونة في ٨ يوليو ١٤٩٧ وطاف حول الرأس في ديست ، ثم أخذ في أرتياد شرق افريقيا غرست سفينته في موزامييق عام ١٤٩٨ واسرب من زنجبال ليس ذلك عن طريق الصدفة ، ويقول زكى باشا : كان أكبر ما اندهش له البرتغاليون هو تلك الحضارة الاسلامية الزاهرة التي كانت سائدة في غرب افريقيا ، وقد كان هذا الأمر موضع غرابة لأنهم كانوا يعتقدون انهم سوف يقابلون شعوبا متوحشة ، وأكواخا حقيرة من الطين وزنوجا يرتدون قطعا من القياش تستر عوراتهم » .

ولقد واجهت الريقيا بعد ذلك مؤامرة التمزيق حين سيطر عليها الأوروبيون من كل لون وملة . وحاولوا القضاء على حضارتها العربية الاسلامية العربيةة ونشروا دعاتهم المبشرين تحت اسم الكشوف الجغرافية كذبا وضلالا ومع ذلك بقيت المربقيا علما على الاسلام ولم تتوقف عن الدخول في دين الله المواجا ، حتى قال أحد المستشرقين :

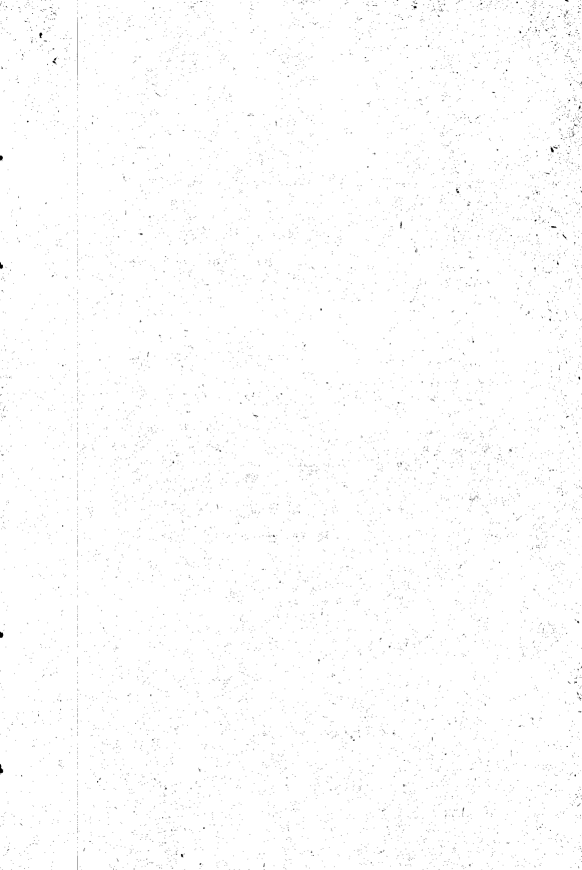
« متى دخلت قبيلة من السودان فى الاسلام اختفت عنها فى الحين الوثنية وعبادة الشيطان ، وعبادة البشر واكل لحم الانسبان ، وتقديم الضحايا البشرية وقتل الأولاد والسحر ، وصاروا يرتدون الثياب ، وحلت فيهم النظافة وشعروا بالعظمة ، واحترام النفس ، وصار قرى الضيوف عندهم من الواجبات الدينية وندر شرب المسكرات وحرم القمار والرقص المنافى للعفة وفوضى اختلاط الجنسين وصارت طهارة العرض من اعظم الفرائض ، وذهبت البطالة والكسل ، وحل العمل والكد محلهما وتغلب النظام والرزائة على الشقاق وحرمت القسوة على الحيوان والعبيد وتعلموا الشعور بالاسائية .

#### \* \* \*

### الشعر في سيرة ابن هشام

كشف الدكتور سامى مكى العانى فى بحثه عن الشعر فى سيرة ابن هشام عن حقيقة خطيرة طالما اخفاها طه حسين والمستشرقون ومن لف لفهم من أن المسلمين حجبوا شعر الجاهلية أو شعر خصوم الاسلام ووادوه ، وتدل الدراسة أن سيرة ابن هشام ضمت مجموعة كبيرة من الشعر ما لا يقل عن أربعة آلاف بيت معظمها من الشعر الاسلامى . . هذه الاشعار موزعة بين الماء الا يزيد عدد الجاهليين فيهم على العشرين شاعرا . .

وقد تجاوزت اشعار بعض الشعراء الاسلاميين مئات الأبيات ، غنبوا حسان بن ثابت المسكانة الأولى في كثرة شسعره غاوردت له ٧٣٠ بيتا ، وكعب بن مالك ٣٢٠ بيتا ، والعباس بن مرداس السلمي ٢٠٠ بيت واورد لابي قيس بن الأسلت وبجير بن زهير والنابغة الجعدي كذلك أورد من الأشعار الجاهلية لامرؤ القيس والأعشى وأمية بن الصلت ، وقد أورد ابن اسحق في سيرته كثيرا من الشعر المعارض للاسلام والذي يقال من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وان كان قد أهمله ابن اسحق في سيرته . .



## طارق بن زیاد

أُجِرَى البلحثون مسلجلات واسعة في الأيام الأخيرة حول طارق بن زياد فاتح الأندلس وتاريخه وانصبت هسذه المسلجلات حول عدة موضوعات اهمهسا:

#### ١ - الفطية .

### ٢ ــ أحراق طارق الأسطول .

أولاً: مجمل القول أن الواقدى ( المتوفى ٢٠٧ هـ) والبلاذرى ( المتوفى ٢٧٦ هـ) وابن المحولية ٢٧٦ هـ) وابن المعوطية الاندلسي ( المتوفى ٣١٠ ) لم يذكروا شسيئا عن احراق طارق للاسسطول ولا عن الخطبة .

اما المراجع التي تعرضت لاحراق الأسطول والخطبة فهي نفح الطيب للمقرى ، وقد عاش القرى بعد فتح الأندلس بتسعة قرون في حين أن المؤرخ التونسي المعاصر له ابن دينار في كتابه ( المؤنس في اخبار المريقية وتونس ) لم يتعرض لذكرهما .

ثانيا : أكد أبن الحكم مدى يقطة طارق وحذره قبل مهاجمة الأندلس وأنه كان يولى خط الرجعة اهتماما خاصا فيما لو حصل ما لا تحمد عقباه حتى أنه حين مر بجزيرة في البحر خلف فيها نفرا من جنده.

كما تجمع المصادر على أن طارق بعد انتصاره الأول قد أرسل في طلب النجدة ( جنوب قرطبة ) غامده موسى بن نصير بقوات قوامها خمسة آلان مجاهد تمكن بها طارق من خوض المعركة الثانية باقليم أشبيلية غبلغ الخبر ( لفريق ) غزحف اليهم من طليطلة مالتقوا به في موضع يقال له شذرونة فقتل لذريق ومن معه .

ثالثا : الذين يرون أن الخطبة منتطة يتولون أن المراجع التى ذكرتها تختلف في رواياتها لنص الخطبة وأن ما جاء قيها مخالف للأهداف الحقيقية للفتوحات الاسلامية مثل قول الخطبة .

( واعلموا أنكم أن صبرتم على الأشق تليلا استمتعتم بالأرغه الالذ طويلا ( واعلموا أنكم أن صبرتم على الأشق المدات مضيئة )

وقد بلغكم ما أنشأت هذه الجزيرة من الحور الحسان من بنات يونان الرافلات في الدر والمرجان والحلل المنسوجة بالعقيان المقصورات ) .

وان هذه العبارات تتعارض مع مقاهيم الاسلام .

رابعاً : يرد الآخرون بأن من المراجع التي تعرضت لاحراق الاسطول والخطبة غير المقرى في نفح الطيب : صاحب الإمامة والسياسة وهو من القرن الثالث الهجرى ، وريحانة الالباب المراغى - القرن السادس - واستفتاح الأندلس لعبد الله بن حبيب وابن خلطان \_ القرن السابع \_ وتحفة الأندلس لابن هذيل ــ القرن الثامن

خاميماً : أن خطيعة طارق شك فيها كيار الباحثين امتمال شكيا ارسلان وعبد الله عنان والدكتور احمد هيكل كما شك فيها الدكتور عبد الكريم كريم ، قال شكيب أرسيلان : تلك الخطبة الطنانة التي لو حاول مثلها قس بن ساعدة أو سحيان بن وائل لم يأت بالمصح ولا بأبلغ منها، ولقد بت أفكر مليا في أمر هذه الخطبة وأقول في نفسى : هذا لغز من الغاز التاريخ . وقد بنى الأمير شكيب شكه على أن طارق بربدى والخطبة عربية وقال الأستاذ عبد الله كنون: أن أنطباع البربر بالطابع العربي أمر وأضح مفي وقتنا هذا نجد الأهازيع شعراء وادباء انطبعوا بالطابع المغربي العربي .

وقال الدكتور احمسد هيكل : إن السلوب الخطبة من الساليب العصر العبساسي

ATT TO SEE SEE SEE SEE

had the realizable

the contraction of the second of the contraction of

## عباس بن فرناس: العربي الأول الذي حلق في الفضاء

أحسنت بلاد المغرب عندما أحيت ذكرى (( عباس بن فرناس )) بمناسبة مرور مائة عام بعد الألف على وفاته بوصفه الرائد الأول في عالم الطيران ، هذا الرائد السلم العربي المغربي الذي التحق بالاندلس .

ومن الحق للمغرب وللعرب أن يفخروا بهذا الرجل الذي فتح الطريق الى هذه الانتصارات الرائعة التي بلغها علم الطيران التي كانت تجربة عباس بن فرناس هي المحاولة الأولى التي عكف عليها علماء الفضاء أواخر القرن التاسيع عشر عندما بداوا فكرة الطيران الى الفضاء ومنها كان معرفة الخطأ والصواب .

يتول الدكتور عبد الهادى التازى ان شخصية عباس بن فرناس ذات جوانب عديدة من الصفات والأخلاق الحميدة التى جعلته يتبوأ مكانة سامية في المجتمع الذى كان يعيش فيه ، وقد التحق بالبلاط الأموى في قرطبة فعايش ثلاثة من الخلفاء ( الحكم بن هشام وولده عبد الرحمن وحفيده محمد ) حيث شارك في مجالس العلماء والشعراء والادباء ، كما شارك في المعارك التي وجهت لمقاومة التمرد والتواطؤ على الدولة الاسلامية بالاندلس .

وقد كان له شعر حفات به عيون الأدب العربى ، منها ما وصف به قصر الرصافة عندما جدده الأمير محمد عبد الرحمن وقصيدته الرائعة هى تلك التى حيا بها الملك محمد بن عبد الرحمن حين انتصر على أوديتو ملك ليون حفيد الفرنسو الثانى الذى شجع المتمردين في طليطلة وانتصر المسلمون عليها عام ٢٩٠ هجرية في معركة أطلق عليها وادى سليط ومن ذلك توله:

ومختلف الأصوات مؤتلف الزحف اذا أومضت فيه الصوارم خلتها كأن ذرى الاعسلام في سيلانه وان طحئت أركانها كان تطبها سمى ختام الانبياء محد ممن أجله يوم الشلاثاء غاوة بكى جبلا وادى سليط ماعولا

لهوم الفلا ، عبل التبائل ملتف بروقا تراءى في الجهام وتستخفى فراقد يم قلد عجزن عن القدف مجى ملك نجلد شائله عف اذا وصف الاملاك جل عن الوصف وقد نقص الاصباح حل عرى السجف على النفر العيدان والعصبة الغلف

هذا عباس بن قرناس صاحب التجرية الأولى في الطيران ، الذي لم ينسه

الباحثون العرب وفي مقدمتهم العلامة أحمد تيمور بأشا الذي كتب منذ مطالع هذا القرن في مجلة المقتبس يقول .

مهما نسينا غلن ينسى التاريخ ابا القاسم عباس بن غرناس حكيم الأندلس كلما ذكر زبلن وسنجر واضرابهما غان من يرجع البصر فى صفحاته يجد بين من خصهم الله بمواهب فى استخراج العلوم واستنباطها اسم هذا الحكيم معروفا بالفرائب والمدهشات فهو اول من استنبط بالأندلس صسناعة الزجاج من الحجارة ، وصنع الآلة التى تعرف بها الأوقات على غير رسم ومثال ومثل فى بيته السماء بنجومها وغيومها وبروقها ورعودها تمثيلا يخيل للناظر أنه حقيقة فقال مؤمن بن سعيد الشاعر يداعبه ;

سماء عباس الأديب أبى القاسم ناهيك حسن رائقها . وهو الذى احتال في تطيير جثمانه فكسا نفسه الريش ومد جناحين طار بهما في الجو مسافة بعدة ولكنه لم يحسن الاحتياط في وقوعه فتأذى في ظهره لانه لم يعمل له ذنبا ولم يدر أن الطائر أنما يقع على زمكه . وفية يقول الشاعر المؤمن بن سعيد :

تطم على العنقاء في طيرانها اذا ما كسا جثمانه ريش قشعم

فيرى من ذلك أن الرجل كان من أسبق الفائزين بالطيران من بنى الانسان ولا يغض من اختراعه لقصره فى الشأو البعيد فذلك شأن كل مشروع فى بدايته وحسبنا أن منتحلى هذه الصناعة مع ما مر عليهم من القرون لم يزالوا دون الفاية المطلوبة منها الى اليوم أفسلا يكون من الانصاف التنويه بذكر هذا النسوع .

وهكذا فان احياء ذكرى عباس بن فرناس في المغرب يجد صدى في نفوس مفكرى العرب والمسلمين جميعا فهم لم ينسوه وقد كتبوا عنه في أكثر من مناسبة .

اذا كنا نذكر من المغرب القديم ابن فرناس ماننا نذكر من المغرب الحسديث عبد العزيز الثعالبي الرجل الذي كان من أول الناهضين بالفكر والوطئية في تونس الخضراء حتى مات شهيدا على اثرها .

\* \* \*

## الدورة الدموية: عرفها العرب قبل أوربا

يقول العلامة جورج سارطون في كتابه مقدمة تاريخ العلم أن ابن النفيس قد اكتشف الدورة الدموية الصغرى قبل أن يعرف ذلك ( ميخائيل سرغيت ) الأسباني بجائتين وخمسين عاما ؛ وقد عرف العرب لابن النفيس فضله في ذلك بينما سرفيت الألماني أحرق علنا في جنيف بأمر المصلح الديني ( كلفن ) .

وابن النفيس (على بن حزم القرشى) هو كبير اطباء مصر في مستهل القرن السابع ولد في دمشق ( ٦٠٧ هـ – ١٢٦٠ م) ودرس الطب على مهذب الدين الدخوار ثم رحل الى القاهرة وتولى ادارة أكبر مستشفياتها ( البيمارستان المنصورى) الذي انشأه قلاوون . وصار عميدا لمدرسة الطب ، ورجع فجأة الى الشام حيث توفى عام ١٨٧ ه ، الموافق ١٢٨٨ م ، وقد راجع ما كتب في القانون لابن سينا ، وقد عارض ما أشاعه ( جالينوس ) من أن الدم ينتقل الى الجانب الايسر عن طريق ثقوب دقيقة لا تراها العين ، فبين ابن النفيس في كتابه شرح تشريح القانون ، أن الدم ينتقل من الجانب الايمن للقلب الى الرئتين أولا ، وهناك يخالط الهواء في الحويصلات الرئوية الدقيقة ، فتصلح أمره ويعود الى الجانب الأيسر من القلب بعد ذلك .

فيعتبر ابن النفيس اول مكتشف للدورة الدموية الصغرى ، وأول من عرف وظائف الرئتين والاوعية الدموية التى تصلهما بالقلب ، وبالشسعيرات الدموية التى بين الشرايين والأوردة الرئوية ، وهسو الاصل الذى ترجم عنه حرفيا ونسبه الى نفسه بعد ذلك بثلاثة قرون ميشيل سرغيه في ايطاليا والأصل الذى تجاهله وليم هسارفي الانجليزى عنسدما أعلن اكتشاف الدورة الدموية عام ١٦٢٨ . ولابن النفيس مؤلفات كثيرة في الطب هما شرح تشريح القانون والكتاب الشامل في الطب الذي اتم فيه » .

وقد اشار الدكتور عمر فروخ الى ان جورج سارطون : عندما بدا كتابة مؤلفه الضخم مقدمة تاريخ العلم عام ١٩٢٧ . كان يعتقد أن كل تراث العالم موروث عن اليونان غير انه لما ولج باب البحث والتنقيب تجلت أمامه حقيقة حدته الى تعديل راية فسارع الى تغيير تصميم الكتاب وانبرى لدراسة العربية فاقام مكبا على دراستها عدة سنوات ثم أعلن أن العالم مدين للعرب بالمحافظة على التراث اليوناني أولا وبما أضافوه عليه من مبتكرات علمية ونظرية ثانيا . وبنقله مع تلك الزيارات المبكرة الى الغرب ثالثا . وقد بين أن اللغة العربية كات دون جدال : لغة العلم والفلسفة والتجارة من القرن التاسع الى القرن كات دون جدال : لغة العلم والفلسفة والتجارة من القرن التاسع الى القرن

الثانى عشر ، وحفظت هذه اللغة تراث العالم العلمي وحافظت عليه ونقلته حتى الصين شرقا الى الاندلس . .

ويقول جورج سارطون في كتابه مقدمة لتاريخ العلم :

« نحن نعلم أن أصول العلم الغربي - لا أصول الدين والفن فحسب - شرقية مصرية وبابلية و إيرانية ، ولقد برهنت أن ثلاثة قرون على الأقل (من القرن التاسع الى القرن الحادي عشر ) شهدت تفوق العلوم عند العرب .

وقد ظل الهام العرب والمسلمين مجال متسع الاكناف ليجرى في ميدان العلوم الرياضية والطبيعية وعلى الأخص في البصريات . . ومع أن علما الاسلام والنصرانية واليهود قد استووا في هذا الميدان وتشابهت جهودهم الا أنهم كلهم قد شربوا من معين واحد هو كتاب : « المناظر » لابن على بن محمد الحسن البصرى المعروف باسم ( ابن الهيثم ) .

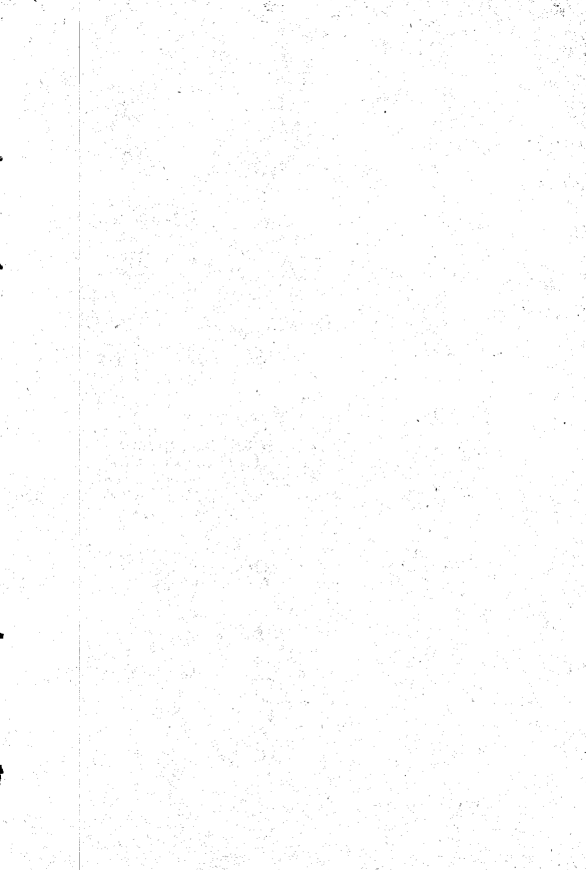
اما اعظم جغرافيى هذا العصر بين المسلمين وغير المسلمين على السواء فقد كان الملك المؤيد ( ابا الفداء ) صاحب حماة فقد وصف فى كتابه : تقويم البلدان ، خطوط الطول وخطوط العرض على وجه الدقة أو على وجه التقريب وكذلك كثر المؤلفون من المسلمين فى التاريخ الطبيعي وتفوقوا على غيرهم ثم اهتموا بالتطور خاصة حتى قادهم الى البحث فى طبقات الأرض فأصابوا فى كثير من الملاحظات كالمسعودي والبيروني . ومثل ذلك كان شأن العرب فى الطب والتشريح وعلم وظائف الأعضاء . أما أبرز الاكتشافات فى علم وظائف الأعضاء خاصة ، فقد قام بها المسلمون فى سورية أو فى مصر .

اما التشريح فقد كان في اوروبا النصرانية ممنوعا البتة ، فاذا جئنا الى الاسلام راينا ان صناعة التشريح قد بلغت الذروة وخصوصا في المغرب ، وما يقال عن الطب والتشريح عامة يقدال عن امراض العين خاصة ، فان المسلمين كانوا لا يزالون حتى القرن الثالث عشر قادة العالم في امراض العين . وكان المؤرخون المسلمون في ذلك العصر كثارا في مقدمتهم القلقشندي والمقريزي وابو الغداء والنويري وسواهم ممن كانوا على جانب عظيم من الأهمية والشهرة مع كثرة عددهم .

## المسلمون رواد الكيمياء : والطاقة الذرية

احتفل العالم المتمدين بمرور مائة عام على وغاة اسكندر غون هومبولدت العالم صاحب كتاب (كوسموس) او الكون الكبير . وقد اشار في كتابه الى دور المسلمين في العلوم نقال : ان جملة تأثير العرب في العالم المتمدن في حتل العلوم الطبيعية كان في تقدم الكيمياء فبطهور العرب على مسرح التاريخ بدا حتل جديد في العلم ، في عالم الغرب الا وهو الكيمياء .

ويقول الدكتور محمد يحيى الهاشمي معلقا : تطورت الكيمياء العربية وكان لها أبطال مشهورون : كالرازي والطغرائي والجلدكي ، وغيرهم . . كما يحدثنا ليو الأفريقي ، فقد بقيت الكيمياء في أسبانيا تحت قيادة العرب حتى سقوط غرناطة وانتقلت بعد ذلك إلى مارس وعلى طريق اسبانيا وايطاليا وخاصة صقلية التي حفظت التراث العربي مدة طويلة ولجت هذه الصناعة اوربا حبث نشأت نواة الكيمياء الحديث عندما أهدته من تراث مكرى ميم كان مصدرا لانتاج أدبى ومنى وروح ديناميكية وحركة تهدف السيطرة على الكون وتلبجوهر المادة حيث نجد آثارها اليوم في الطاقة الذرية والصورايخ الموجهة عبر القارات والكواكب الاصطفاعية ونفاجأ اليوم بأن عالم النفس الشهير ( يونج ) برى في جملة اكتشافاته تفسيره الكيمياء القديمة بانها (اللاوعي البشري) من نواحي الشخصية والهدف الأسمى الانساني في تكريم جوهر الانسان ورمع شائه في هذا الكون . . هذه الحقيقة قد عرفها علماؤنا من قبل فقد الف الغزالي كتابا بعنوان : « كيمياء السعادة » وكلمة الكبريت الأحمر اى الاكسير كانت معروفة في القرنين ١١ و ١٢ الميسلادي . . وقد حساء ذكر ذلك في كتاب متوح الفيب لعبد القادر الجيلي المعروف بالكيلاني بأنه كان يستعمل في مواعظه الكريت الأحمر كرمز معروف على مدلوله الكيميائي وانتقاله الى النفس النشرية.



## السلمون هم مخترعو الكسور العشرية

كان هناك شبه اجماع على تظليل الحقيقة ، فقد اعلنوا واذاعوا مرات ومرات وسنوات بعد سنوات ان (سيمون ستيفن) هو الذى اخترع الكسور العشرية وقال جورج سارجوان : لم يسبق سيمون ستيفن أحد الى اختراع الكسور . كان لاختراع الكسور العشرية أثر بعيد في تقدم الرياضيات ، وسيمون ستيفن عالم رياضي أوروبي توفي ١٦٢٠ م غير أن الحقيقة لا بد أن تنكشف ولو طال الزمان ، فقد اعلن بول كولي الالساني عام ١٦٤٨ أن اختراع الكسور يجب أن ينسب الى العالم الرياضي :

### غياث الدين جمشيد الكاشي:

الذي عاش حوالي ١٦٠ سنة قبل ( سيمون ستيفن ) وتوفى ١٤٣٠ وله مجبوعة من الرسائل منها رسالة الوتر والجيب واستخراج ثلث القوس وكلب الزيج الخاقاني وزيج التسهيلات والرسالة الكاملة أو سلم السماء الذي يبحث في اجرام وأبعاد الكواكب والسيارات وله الرسالة المحيطة التي حدد فيها النسبة بين محيط الدائرة وقطرها والمسماة بالحرف (ط) ثم له كتابه هذا الذي كشف فيه عن عمله في اختراع الكسور العشرية واسمه ( مقتاح الحساب ) وقال الباحث الغربي أن الكتاب موجود في ثلاث مكاتب في أوروبا : ليدن ، لئدن ، جامعة بريستون في الولايات المتحدة .

وهى الرسالة التى اطلع عليها بول كولى ، وقد ذكر الكاشى فى متدمة رسالته أنه قد اخترع الكسور العشرية ليسهل الحساب للاشخاص الذين يجهلون الطريقة الستينية ، ويذكر فى المقدمة ايضا اختراعه للكسور الاعشارية وطريقة تحويل الكسور الاعشارية الى الستينية وبالعكس ، وقد أشار الاستاذ رضا ايرانى الذى نقل هذا البحث الى العرب ان الباب السادس فى كتاب الكاشى هذا قد توج بهذه العبارات :

في تحويل الارتام الستينية الى الهندية وبالعكس صحاحا وكسورا وتحويل كسورها الى مخرج آخر ؛ ومعرفة الكسور التى وضعناها على تياس الكسور الستينية ولنقدم هذا لما استخرجنا نسبة المحيط الى القطر في رسالتنا المسماة بالمحيطية وبلغنا الكسور الى التاسعة واردنا أن نحولها الى الرقوم الهندية لئلا يعجز المحاسب الذى لم يعرف حساب المنجمين اخذنا كسر المحيط من مخرج عشرة آلاف مكررة خمس مرأت ـ وهذا عدد مجرد ـ فكلما تسمنا الواحد الصحيح عشرة أتسام ثم كل قسم منها عشرة أتسام وهكذا بالغا ما بلغ تسمنا الأقسام الأولى اعشارا لكونها كذلك والثانية ثانى الأعشار والثالثة ثالث الأعشار وهكذا بالغا ما بلغ ليكون مراتب الكسور والصحاح على نسبة واحدة على قياس حساب المنجمين وسميناها بالكسور الاعشارى .

طبق الأصل من صفحة ٨٥ من مخطوطه جامعة برنستون.

ومن هنا يستنتج أن غياث الدين الكاشي قد اخترع الكسور العشرية قبل ستيفن بأكثر من ١٧٥ سنة وبين فوائد استعمالها وطرق الحسام، بها .

#### \* \* \*

### كتاب جديد أثار ضجة الصهيرنية العالية وكشف زيفها

الكتاب أسمه (( تلفيق الخديمة )) .

الؤلف: آرثر بونز ،

يقول المؤلف في كتابه أنه لم تكن هناك سياسة المانية تستهدف أغاء اليهود وأن ملايين اليهود الأوروبيين أم يتعرضوا لذبح متعمد في معسكرات الاعتقال النازية وأنما مات كثير منهم من جراء الأمراض والجوع أو جرى نقلهم نحو الشرق .

يقول : ان تاكيدات اليهود بحدوث تلك الذابح الزعومة كانت من وضع زعماء الصهيونية العالية سعيا للتعاطف مع سياسة نقل اليهود الى فلسطين .

احدث الكتاب عاصفة كبيرة لأنه كثيف زيف الصهيونية العالمية واحتجت الجالية اليهودية على ادارة الجامعة وعلى المؤلف ذاك لأن هذه الخديعة كانت ولا تزال من دعائم الحركة اليهودية العالمية التى تبنى عليها مقرراتها التي تستلب بها الأموال الألمانية وليس هذا الكتاب بأول كتاب من نوعه فقد صدر أكثر من بحث في هذا الصدد مؤيدا بالوثائق والأسانيد و

#### \* \* \*

### سكان العسالم

يقول تقرير جديد الحصاء سكان العالم : بلغ سكان الكرة الأرضية في مارس ١٩٧٧ حوالي اربعة آلاف مليون نسمة .

من المتوقع ان يرتفع هذا الرقم الى ستة الاف و ٩٣٧ مليون ناسمة بحلول عام ٢٠٠٠ ، ذكر التقرير ان قارة آسسيا هى أكثر المناطق اكتطاطا بالسكان فى العالم حيث بلغ عدد سكانها حوالى ٢٠٠٦ ملايين نسمة عام ١٩٧٤ وهو رقم يمثل أكثر من نصف المجموع الكلى للسكان فى العالم ، أشار التقرير الى أن قارتى اريكا الشمالية والجنوبية تأتيان بعد آسيا فى عدد السكان حيث بلغ عدد سكاتهما ٥٥٠ مليون نسمة ، ثم أوروبا ٤٧٠ مليون نسمة ،

## عروية دون كيشوت

### دون كيشوت من اصل عربي:

أشارت الصحف العالمية ان الرواية الاسبانية دون كيشوت لها اصول عربية اسلامية ويرجع ذلك الى أن مؤلفها (سرفنتيس) أشار أنها من تأليف مؤرخ عربى ذكر اسمه ولقبه بالاسبانية (سيدى هميثى بننجيلى) الذي رأى فيه الكثيرون اسمه العربي (سيدى حمادة بن الجبيلي) .

وتقول الدراسات انه من غير المستبعد أن يكون سرفتس قد عثر على الأصول العربية التى حملها العرب معهم الى اسبانيا مع فتوحاتهم لهسا بالحرب والهجرة منذ اقدم العصور الى وقت الهجرات الفينيقية اليها والى قرطاجة في تونس منذ منتصف الألف الثاني قبل الميلاد لحين اكتمال الفتح العربي لها في القرن التاسع الميلادي . وما صاحب هذا الفتح الأخير من هجرة شاملة للتراث والمؤثرات العربية .

وتقول هسده الدراسات أن رواية دون كيشوت تعد الى اليوم أوسع الكتب طبعا فى الغرب بعد الانجيل ، كتبها سرفتس المولود بمدينة قشتالة العربية عنم ١٥٤٧ عن أصل ذكر أنه عثر عليه مكتوبا بالعربية فاسند الى أحد الموريسكين أو الخليط العربي من أبناء المسلمين الذين بتوا فى أسبانيا بعد انتهاء الحكم العربي ترجمة الرواية من العربية الى الاسبانية ثم أعاد هو صياغتها بعد أن وضع يده بحق على فكرة لها جذورها الضارية فى الفكر الأسباني وهي فكرة ذلك القروى النحيل الذي تخطى الخمسين يعكف على قراءة الكتب الصفراء التي تسرد وقائع الأبطال الجوالين المعلمرين من الفرسان الذين يخرجون مستهدفين الدفاع عن الضعفاء ونشر العدل ،

ولا ريب أن الأدب العربى قد ترك آثارا بعيدة المدى على الأدب وخاصة على الأدب الأسباني وأن جماعة (التروبادور) التى ظهرت بعد خروج المسلمين من الاندلس اتكشف بوضوح عن ذلك الطابع دارقيق دائدى تركه الأدب العربى في النفس الاوربية وفي الكتابات الاوربية . . . وحن هنا كانت رواية مرفاء والحنان كما شهد بذلك مؤرخو الأدب . ومن هنا كانت رواية سرفنتيس دون كيشوت مثلا على ذلك الرجل الرحيم الشهم الكريم الذي يعطى دون أن يأخذ ، والذي يسارع الى النجدة ويبذل كل ما يملك في سبيل عطاء المحتاجين والفقراء : ذلك هو طابع رواية دون كيشوت دائى هي عطاء المحتاجين والفقراء : ذلك هو طابع رواية دون كيشوت دائى هي في صميم روحها عربية اسلامية ، حتى ولو لم تثبت صلتها بكاتب عربى فان

سرفيتس يكون قد تقمص تلك الروح العربية الاسلامية وكتب بها هده

ولقد كان اثر الأدب العربى واضحا في اشياء كثيرة ونتاج كثير في هذه الفترة وما بعدها مثل جحيم دانتي التي ثبت أن مؤلفها قرأ ـ رسالة الغفران ـ لأبى العلاء المعرى .

ولم يقتصر اثر الاسلام والثقافة الاسلامية على الأدب بل امتد الى كل العلوم التجريبية والاسبانية وهذه شهادة بريفولت العالم الاتجليزى المعاصر في كتابه ( بناء الانسانية ) لقد كان العلم اهم ما جادت به الحضارة العربية على العالم الحديث ولكن ثماره كانت بطيئة النضج . ان العبقرية التي ولدتها ثقافة العرب في اسبانيا لم تنهض في عنفوانها الا بعد مضى وقت طويل على اختفاء تلك الحضارة وراء سحب الظلام ، ولم يكن العلم وحده هو الذي اعاد الى اوربا الحياة بل ان مؤثرات أخرى كثيرة من مؤثرات الخضارة الاسلامية بعثت بلكورة السعتها الى الحياة الأدبية ، فانه على الرغم من أنه ليس ثمة ناحية من مؤثرات الثقافة الاسلامية بصورة قاطعة فان هذه المؤثرات توجد أوضح ما تكون وأهم ما تكون في نشأة تلك الطاقة التي تكون ما للعلم الحديث من قوة ممتازة ثابتة وفي المصدر القوى لازدهاره اى في العلوم العليمية وروح البحث العلمي .

#### \* \* \*

### اسطول صسلاح الدين

من اهم مواقع الحروب الصليبية : معركة بحر عيذاب ، وقد اهتم المؤرخون وأوردوها في تفاصيل واسعة ، أوردها ابن جبير ، وابن الأثير ، وابن شداد وسبط وابن الجوزى وأبو شالحة وأبو الفداء وابن الوردى وابن خلدون والمقريزى ، وخلاصتها أن صاحب الكرك الانمرنجى أنشأ أسطولا قسمه الى فرقتين ، فرقة أقامت على حصن ايلة تحاصره وتمنع أهله من الوصول إلى الماء ، وفرقة سارت الى عيذاب تقطع الطريق وتهاجم السفن الاسلامية المتجهة الى الأراضى المقدسة ، وقد ندب صلاح الدين قائده المبرز (حسام الدين لؤلؤ) فتحرك على رأس أسطول ضخم وهاجم المفرنجة فتوجه أولا الى الفرقة التى تحاصر أيلة وهزمها ثم قصد الى الفرقة الثانية التى كانت عازمة على دخول مكة والدينة فهاجمهم وانتصر عليهم ولما هربوا الى البر منعهم وقتل قسما كبيرا منهم واسر قسما آخر ،

#### هامش اليوميات

قال عبد الكريم ابن ابى العوجاء عندما قتله محمد بن سليمان والى مكة :

اما والله لئن قتلتمونى لقد وضعت أربعة آلاف حديث أحرم فيها الحلال وأحلل بها الحرام ، ولقد فطرتكم يوم صومكم وصومتكم يوم فطركم .

وكان عبد الكريم ابن أبى العوجاء مانويا يؤمن بالتناسخ ويميل الى مذهب الرافضة .

## المسلمون أول من أطلق الصواريخ

فى كل يوم يتبين للمسلمين غضل جديد فى قصة العسلم والتجريب . وما زلنا نذكر الكلمة التى القاها الدكتور محمد عبده اليمانى وزير الاعلام السبعودى أمام رواد الغضاء وهى أصدق رد اعتبار للعلم الاسلامى فى مجال السبق والريادة التى قام بها علماء المسلمين فى مجالى الفلك والكواكب وصولا الى القمر .

وتجىء الدكتورة سجريد هوئكه فتكشف هذا السر: سر الريادة الاسلامية للصواريخ فتكشف عن أول مرة استعملت هذه الصواريخ حين استعملها المغول في الانتصار على الصينيين عام ١٢٣٣ م وتسجل أن المهندس المسلم هو الذي استعان به المغول في صنع هذه الصواريخ وكسب هذه الحرب تقول:

لقد ثبت أن الفكرة الخاصة باطلاق منابل على طريق موة متفجرة من البارود هي فكرة صينية ، وقد نقنت عام ١٢٣٣ م في معركة نشبت حسول (بيين كينج ) بين الحيشين الصينى والمغولى . وهو عبارة عن سهام تطلق مادة محترقة تحتوى على ملح البارود وحوالي ١٢٧٠ م استخدم المغول نفس السلاح مستعينين بقوة التفجير الناتجة عن ملح البارود والمرق الأولى في تاريخ الحروب نجد هذه الصواريخ تلعب دورا هاما في كسب المعارك أو مَكَ الحَصَارِ المُصَرُوبِ كُمَّا وَقَعَ مُعَلَّا عَنْدُ القَصَّاءُ عَلَى الْحَصَارِ المُصَرُوبِ حول مدينة \_ فان تشينج \_ وبفضل هذه الصواريخ انتصر المغولي \_ كوبلاى خان ـ على الصينيين وقضى على مقاومتهم . لكن هل انتصر المغول على الصينيين دون أي مساعدة أجنبية أو كان للمغول حليف فمن هو هذا الحليف الذي استغاشبه - كوبلاي خان - واجابة الى رجاله وإعانه على القضاء على الصينيين ؟ يحدثنا المؤرخ رشيد الدين حديثا يثير دهشتنا نهو يذكر في سياق كلامه عن السلطان العربي في بغداد أنه علم من حاشيته أن السلطان استجاب الى طلب \_ كوبلاي خان \_ وامر أن يرسل اليه المهندس الذي حضر من بعلبك ودمشق وأبناء هذا المهندس وهم ... أبو بكر وابراهيم ومحمد ــ بنوا بمساعدة الننيين الذين رانتوهم سبع آلات كبيرة وتوجهوا بها الى المدينة المحاصرة فهل سبق أن ساهم المهندسون العرب في غك الحصار المضروب حول مدينة (بيين كينج) عام ١٣٣٢ ايضا وهل هذا السلاح العجيب الذى استخدم هو بعينه الذي استخدمه القسائد المسرى مخر ألدين صديق مردريك الثانى عند ضرب جيش الامرنج وملكهم لويس عام ١٢٤٩ حيث دارت رخى المركة الصليبية للحملة الخامسة واستخدم فيها القائد المصرى فخر الدين نيرانا عربية جديدة . . وقد آثار هذا السلاح الجديد الخوف والفزع في صفاوف الصليبين ، حتى أن المؤرخين الأوروبين يذكرون أن كل مرة كان يطلق فيها الصاروخ المصرى يشعر ملك فرنسا بخيبة عظيمة . رب ضارة نافعة . فقد تكتلت أوروبا ضد العرب المسلمين وشن المسيحيون حربا لا هوادة فيها مما اضطر سلاطين الاسلام الى تجنيد العلماء العرب في القرن الشانى عشر الميسلادى وبخاصة أولئك الذين يهتمون بالدراسات الكيماوية وأرسلوهم الى مصانع المفرقعات حيث نجحوا في ايجاد مادة مفرقعة كاوية حارقة وفي النصف الثاني من القرن الثالث عشر تمكنوا من خلق مادة مفرقعة دافعة للصواريخ واستخدموها في حرب المسلمين ضد الصليبيين .

ففى كتاب الحرب لحسن الرماح وبعض المؤلفسات الأخرى الخاصة بالحروب فى ذلك نجد ذكر كثير من المواد المفرقعة والاسلحة النارية وهى نبض يندفع تلقائيا ويحرق ، وهى تطير نافثة اللهب ، وهى تحدث صوتا مثل الرعد وهكذا : فالعرب هم أول من صنع لغما تقذفه الصواريخ . . وان هذه المعلومات قد وصلت الى بعض علماء أوربا وفى مقدمتهم روجربيكون البرتومي مجنوس ، فومر بولشتدت ، وقد يكون الأخير هو الذي اتصل أثناء تجوله بذلك الذي يدعى أنه مخترع البارود ، وهو برتولو سيفرز وأخبره عن ذلك الاختراع العربي ثم انتقلت النظرية الى التجارب العملية التي هزت كيان العالم .

هذا ما اوردته الدكتورة سجريد هونكه في كتابها شمس الله تشرق على المعرب في هذا المجال ، ولما كانت \_ الصواريخ \_ اليوم هي اخطر تقدم علمي تكولوجي فقد لزم أن يعرف الدور الذي قام به المسلمون في هدذا المحسال .

#### كلمات مضيئة:

كتب عمر بن عبد العزيز الى الحسن البصرى يقول:

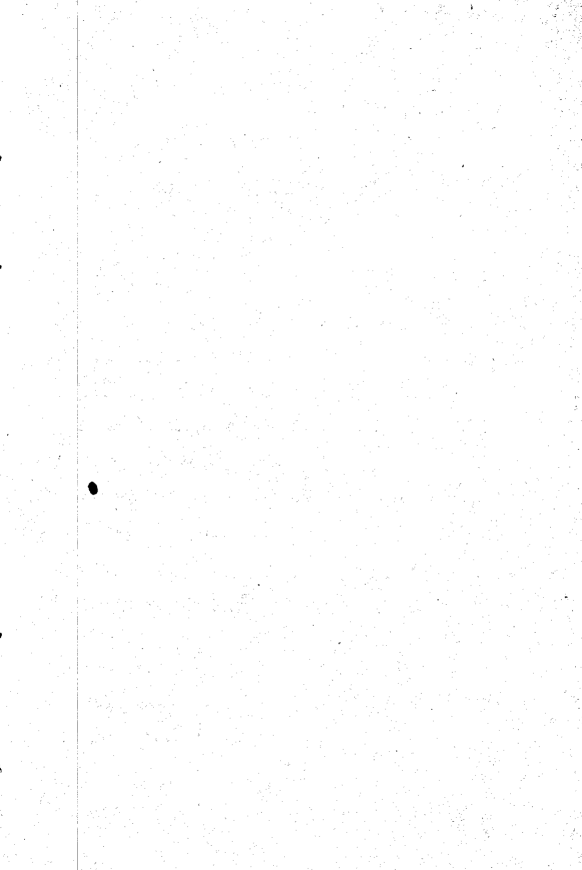
اجمع لى أمر الدنيا وصف لى أمر الآخرة :

فكتب اليه يقول: أنما الدنيا حلم والآخرة يقطة والموت متوسط بينهما ونحن أضعات أحلام ، من حاسب نفسه ربح ، ومن غفل عنها خسر ، ومن نظر في العواقب نجا ، ومن اطاع هواه ضل ، ومن حلم غنم ، ومن خاف سلم ومن اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم علم ، ومن علم عمل ، فاذا زللت فارجع وإذا تدمت فاقلع ، وإذا جهلت فاسأل : وإذا غضبت فاملك ، وإعلم أن أفضل الأعمال ما أكرهت النفوس عليه .

## الساب المشامن

# رجال على طربيق الأصالة

- ۱ ــ رجل من مكة .
- ٢ ــ رجل من الهنــد .
- ٣ ـ أبو الطيب المتنبى .
- ٤ ـ عبد المحسن الكاظمي •
- ٥ ـ أنا عضو في جامعة المسلمين : احمد تيمور ٠
  - ٦ ــ رحلان آمنا بمسئولية الكلمة .
    - رجلان من الدعاة ٠
  - ٨ ــ الزافعي والرافعيون : شبهداء الكلمة .
    - ٩ ــ الرافعي واعجاز القرآن ٠
      - ١٠ ـ الرافعيــون ٠
    - ١١ ـ حقائق عشر في حياة اقبال ٠
    - ١٢ \_ وأنت أيضا: فهمت خطأ عن الاسلام
      - ١٣ ـ الدكتور محمد حسين هيكل ٠
        - ١٤ ــ فتى الأحقاف ،
        - ه ا ــ الرافعي : مدرة الأسلام .



## رجل من مكة

رجل من مكة المكرمة قاوم المؤامرة ضد القرآن الكريم ٠٠ ونجح ، فلك هو عبد العزيز بن يحيى الكنانى الذى هزته المؤامرة ضد القدرآن في بغداد أبان حكم المأمون فترك بلده واندفع مجاهدا في سبيل الله ليخاصم هؤلاء المدعين بخلق القرآن ، ولم يخف أن تتخطفه الأحداث قال : اتصل بي وأنا في مكة ما ابتلى به الناس في بغداد ، وكيف استطال عليهم بشر المريسي وليس على المأمون وخواص مملكته فأطال همى هذا الخبر واطار نومي فخرجت من مكة متوجها الى ربى أساله سلامتي حتى قدمت بغداد ٠٠

وخطر لى أن أقف بعد صلاة الجمعة فى جامع الرصافة وأرفع صوتى بمخالفة المعتزلة وتسفيه آرائهم ، وطلب محاجتهم ، فان اشهارى نفسى على هذه الصورة يحول دون البطش بى قبل مناظرتى واستماع أقوالى ولم يكد ينتهى الامام من الصلاة حتى سمع الناس من الصف الأول حيال المنبر صوت رجل مكى الزى وحجازى اللهجة وأقف على قدميه ينادى بأعلى صوته وأبنه ، وكان قد أقامه عند الاسطوانة الأخرى .

الأب ـ ما تقول في القرآن يا بني ؟

الابن \_ كلام الله منزل غير مخلوق يا ابت .

فارتاع الناس لهذه المحاولة وهربوا على وجوههم خارجين من السجد فأسرعت الشرطة فاحتملوا عبد العزيز وابنه ، احتملهما الشرطة وجعلوا يعدون بهما عدوا شديدا وأيديهما في أيديهم يمنة ويسرة حتى وصلوا به .

قيل : يا عبد العزيز ؛ ما حملك على ما صنعت بنفسك .

قال : طلبت القربة الى الله ورجوت الزلفى لديه ، ما أردت الا الوصول الى أمير المؤمنين والمناظرة بين يديه رجاء تأدية حق الله فيما استودعنى من العلم والفهم في كتابه وما أخذه على وعلى العلماء من البيان .

قال عبد العزيز : ماخرجوني انا وابني بين يدى الخليفة وجعلوا يعدون بنا في شوارع بغداد على وجوهنا حتى وصلنا قصر الخلافة فدخل رئيس

الشرطة على المأمون وبقيت أنا وأبنى في الدهلير وأقفين على أرجلنا ، فأطال ثم خرج الى حجرة له ، وأمر أعوانه باحضارى .

وحدد له يوم الاثنين محمل الى دار الخلامة ..

وسئل عما اذا كان لم يزل مقيما على رأيه ٠٠

نقال عبد العزيز انه ما خرج من بلده مكة الا لاقامة الحق . وكان قد صدر أمر الخليفة الى أقاربه من اشسياح بنى هاشم أن يركبوا الى قصر اخلافة يوم الأثنين لشبهود المناظرة والى الفقهاء والقضاة الموافقين للمعتزلة على مذهبهم والى سائر المتكلمين والمناظرين أن يحضروا والى القواد والأولياء أيضا لاحداث الهيبة في نفس عبد العزيز ، قال عبد العزيز ، ثم أذن لى بالدخول الى الخليفة فدخلت ، ثم لم أزل أنقل من دهليز الى دهليز حتى وصلت الى الحاجب صاحب الستر الذى على صحن دار الخلفة ثم أزاح الستر وتقدم الى خدام القصر فأخذوا بيدى وعضدى وجعل جماعة أزاح الستر وتقدم الى خدام القصر فأخذوا بيدى وعضدى وجعل جماعة الدار فنظرتى الخليفة المأمون من بعيد فسمعت صوتة يقول : خلوا عنه ،

فخلوا عنى وقد كاد يتغير عقلى من شدة الغرّع ومن كثرة ما رأيت من انواع السلاح الذى ملا صحن القصر ، وكنت قليل الخبرة بدار الخلافة وما رأيتها قبل ذلك ولا دخلتها .

قال المأمون : ادخلوه وقربوه .

قلت : السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته .

قال: وعليك السلام ورحمته وبركاته .

ثم قال: ادن منى .

فدنوت منه ، وكرر حتى وصلت الى الموضع الذى يجلس فيه المتناظرون ويسمع كلامهم . .

وقد لاحظ المأمون ما انا عليه من الخوف والرعدة وما قد نزل بى من الهول . فجعل ينظر الى من طرف عينه وأنا انتفض وارتعد . . فأحب أن يؤنسنى ويسكن روعى فتكلم بأشياء كثيرة وهو يريد ايناسى وتسكين اضطرابي . . وحدثنى واراد ايناسى وازالة الوجشة عنى ، فأنشط الكلام والمناظرة . وبالفعل ذهب ما كنت فيه من الجزع .

### وجاعت المعونة من الله:

فقوى بها ظهرى وأشتد قلبي واجتمع فهمي .

قال: يا عبد العريز: انه قد بلغنى ما كان منك وقيسامك فى المسجد الجامع وقولك: « ان القرآن كلام الله غير مخلوق » بحضرة الناس وعلى رؤوس الحلائق ، وما كان من مساعلتك ان يجمسع بينك وبين مخالفيك لتناظرهم فى مجلسى ، ثم استمع منك ومنهم . . وهأنذا قد جمعت المخالفين لك لتناظرهم بين يدى واكون أنا الحكم بينكم ، فان ظهر الحق اتبعناك وان تكنلهم الحجه عليك والحق معهم عاقبناك ، وان استقلت واستعفيت الخلناك واعفيناك ، عليك والحق معهم على بشر المريسى ، وقال له : يا بشر قم الى عبد العزيز فم أقبل بوجهسه على بشر المريسى ، وقال له : يا بشر قم الى عبد العزيز فناظره وأنصفه ، فوثب بشر من موضعه كالأسد يثب الى الغريسة فرحا فانحط على ووضع ركبته وفخذه الأيسر على فخذى الأيمن فكاد يحطمه وغمر على بقوته كلها .

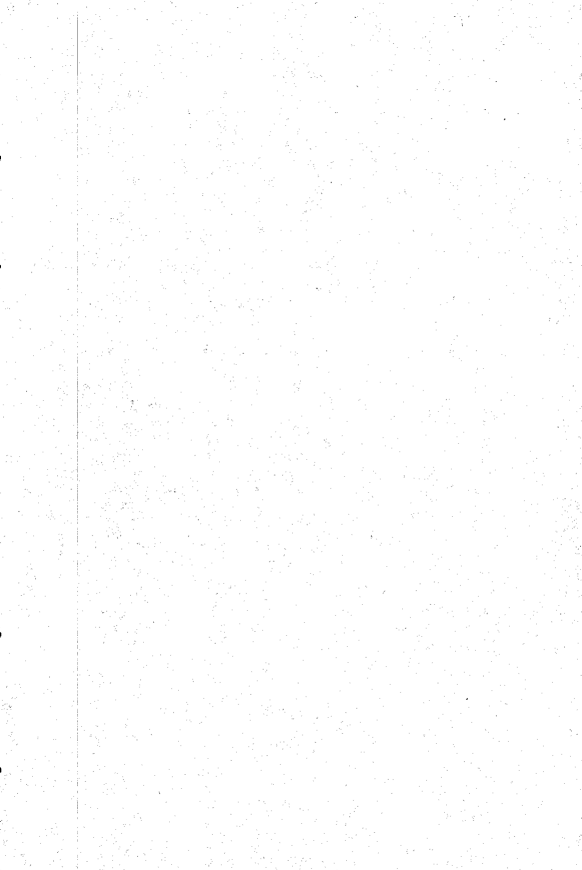
فقلت له : مهلا ، أن أمير المؤمنين لم يأمرك بقتلى ولا بلطمي وأنما أمرك بمناظرتي وأنصافى ، فصاح به المأمون وقال : تنح عنه يا بشر ، وكرر ذلك عليه حتى باعده عنى . ثم أقبل المأمون على وقال : يا عبد العزيز : ناظره على ما تريده واحتج عليه ويحتج عليك وتسأله ويسألك وتناصفا فى كلامكما وتحفظ الفاظكما . .

ودخلا في الجدل وافاض عبد العزيز بن يحيى الكناني ، وأبلغ وهز نفس المامون وأزعج بشرا بحجته القوية ، وأخذ يسرد النصوص استدلالا على مذهبه وما فتح له بشر بابا الاسده ، وما أثار له مسألة الا دحضها وما قدم له بيانا الا كشف زيفه ثم انقلب سائلا بعد أن كان مسؤولا فأوقف بشر واعجزه ، وعاود مساطته وعاود اخراجه وفتح الله له من النور والقوة والقدرة ما هز نفس المأمون حتى اوقفه .

قال عبد العزيز : قد جئت بالحجج ورضى بشر واصحابه بالضجيج وقطع المجلس ومحاولة التملص والخلاص ولا خلاص من الله حتى يظهر الحق ويزهق الباطل .

وكلما دكر بشر دليلا نقضه عبد العزيز بأدلة من القرآن حتى كأنما كانت القرآن كلها مرسومة تحت عينيه . .

وظل كذلك حتى قال له المأمون: أحسنت يا عبد العزيز ، وأمر له بعشرة الاف درهم فحملت بين يديه وأنصرف فوزعها وأخذ ولده وعاد الى مكة وقد أدى حق الله عليه .



## رجل من الهند

## منذ قرن ونصف استشهد الامام احمد بن عرفان محدد دعوة الاسلام في الهند

عندما رُحفت قوى الاستعمار على العالم الاسلامي كانت نظن أن هذا المالم قد همد وضعف ولم يعد قادرا على المقاومة وان الأمر لا يعدو سنوات طويلة حتى ينتهي الاسسلام وقد أشار الى نلك عديد من كتاب الغرب الذين اشاروا الى أن السر في بقاء الاسلام هو عزلته وزعموا أنه عندما يصطدم بالحضارة الغربية غانه سينطوي وينهار ويزول ، بل لقد حدد البعض أن نلك سوف لا يتجاوز قرنا من الزمان ، وقد جاءت الأحداث لنثبت البعض أن نلك سوف لا يتجاوز قرنا من الزمان ، وقد جاءت الأحداث لنثبت زيف هذا الابعاء فإن الاسلام عندما واجه الأزمة ودخل في مرحلة المراع سرعان ما استيقظ وقاوم وجدد نفسه وحارب بالاجساد المتراصة عنسدما عدم السلاح والحديد بل واخذ هذه القوى من اعداله وضربهم بها ،

بد لقد واجهت الجماعة المؤمنة التي رباها السيد احمد بن عرفان فاحسن تربيتها ، واجهت الاستعمار البريطائي في قوته ونفوذه بأن أقامت دولة اسلامية على منهاج الكاب والسنة في الحدود الهندية الشمالية الغربية تشتمل على بشاور وما جاورها من البلدان والقرى وما لبثوا أن نفذوا الحدود الشرعية وطبقوا النظام الاسلامي ، ومن ثم الب عليهم الاستعمار القبائل المجاورة من غير المسلمين فاصطدما في معركة حامية استشهد فيها الاسام احمد وصاحبه الشيخ اسماعيل وكار رجالها — ٢٤ ذي القعدة سنة ١٢٤٦ ه . .

يد وكان هذا صبورة من صور كثيرة لمسا قام به المسلمون في سبيل تحرير الهند وكان مقدمة لثورة ١٨٥٧ م التي تزعمها المسلمون وجاهد فيها رجال الامام احمد بن عرفان الذين ظلوا قائمين على الحق باذلين النفس والنفيس بالرغم من مطاردة الاستعمار البريطاني بقسوة ، فصادر أموالهم والملكهم وحاكموهم محاكمات طويلة عريضة .

و لا يزال الامام احمد بن عرفان مثلا عاليا للبطولة الاسلامية ، والزعامة القادرة ، فقد حمل لواء التربية الايمانية للعلمة

السيد أبو الحسن الندوى ـ التى ما زالت قائمة بالحق بين المسلمين خلال قرن كامل ، وما تزال هذه النماذج الكريمة التى نراها اليوم هى من اعداد هذا الامام الجليل الذى وضع أصول التربية الاسلامية وبناء شخصية المجاهد المسلم والمثقف المسلم . وما تزال هذه الشخصية مضيئة للشباب المسلم فى الهند وباكستان فهى بحق كانت تستمد خطوها من شخصية الرسول الأعظم متاسية به راغبة فى أن تسلك منهجه وتستن سنته .

\* وما يزال المجددون في كل دور ، والربون في كل جيل والمصلحون في كل بلد رشيحا من رشيحات هذه التربية والدعوة وظلا من ظلالها النيحاء .

\* ولد في صغر سنة احدى ومائتين والف ببلدة (رائى) في زاوية جده السيد علم الله النقشبندى البريلدى ، نشأ عابدا مؤمنا قواما ذاكرا لله تعالى ولم يكن ايمانه هذا بالله واقباله على الآخرة الا مصدر شوقه الى الجهاد في سبيل الله والعمل في سبيل احقاق الحق .

بمثابة الشرارة ، انه لم يلبث أن دوى بنفير الجهاد وخرج في أصحابه سنة الشرارة ، انه لم يلبث أن دوى بنفير الجهاد وخرج في أصحابه سنة الحدى واربعين الى أفغانستان يحرض المؤمنين على الجهاد وقد بعث أصحابه الى كابل وكاشغر وبخارى ليحرضوا ملوكها على الشركة والاعانة فبايعه الناس على الجهاد وولوه عليهم واجتمع ثحث لوائه الوف من الرجال وزحف على بنجاب . . ففتح الله سيحانه على يدة بلادا فاجيا السئة وأمات الشرك ، فأزعج ذلك خصوم الاسلام وحاولوا أن ينالوا من دعوته بنسبته الى دعوة الامام محبد بن عبد الوهاب . . فما زالوا يؤلبون عليه حتى كانت معركة (بالاكوت) فنال فيها الشهادة هو واخوانه في الرابع والعشرين من ذى القعدة سنة واربعين ومائتين والف .

الستشهدين في سبيل اعلاء كلمته ، المضحين بأنفسهم لينالوا نعمة الاستشهاد في سبيل اعلاء كلمته ، المضحين بأنفسهم لينالوا نعمة الاستشهاد في سبيل الله ، فما زالت قصتهم وأعمالهم حديثا يروى وصفحة لم تطو وروحا عاليا يرف حول أولئك الأنصار الذين ثبتوا من بعد حتى اشتركوا في المركة الكبرى ، وما زالوا قائمين على الحق حيلا بعد حيل .

\* ذلك أن ما أدخله الامام أحمد بن عرفان وأحياه هو روح الجهاد الذي قد زوى لونه وخنت صوته ، يقول في ذلك العلامة السيد أبو الحسن الندوى:

السيد قد ملكته فكرة الجهاد في سبيل الله وتحرير المسلمين من المغتصبين واعلاء كلمة الله واعادة محد الاسلام واستولت على مشاعره واعصابه ، وأصبحت له الشغل الشاغل ، والهم الوحيد فكان اكثر حديثه عنه وأكبر اهتمامه به واعظم اعتنائه بها يعينه على ذلك .

به وشغف بالتربية الحربية والرياضات البدنية منذ ريعان الشباب ، كان أكثر لعبه وتسليته بالمعارك الحربية التي كان يقيمها مع الترانه واترابه ، من غلمان قريته ، ودخل في جيش القائد المسلم الشمير نواب مير خان مؤسس المارة تونك الاسلامية وخاض معه معارك فاصلة ، ليتمرن على قيادة الجيوش ، وليحقق امنيته في اجلاء الغاصبين . . واقامة حكومة اسلامية شرعية . . ثم كان لابد أن يدخل الامام في مرحلة العمل : (( انفروا خفافا وثقالا وجاهدوا ثم كان لابد أن يدخل الامام في مرحلة العمل : (( انفروا خفافا وثقالا وجاهدوا بلموالكم وانفسكم في سبيل الله ) ، وقد ربى اخوانه ورجاله على الجهاد فتسابق الناس اليه ، ونفخ في بوق الجهاد والهب حسذوة الايمان والشوق الى الشهادة وقد تواتر عن سوء حال المسلمين في بنجاب غبدا بها على أن يتقدم منها الى الهند التي اصبحت مطية ذلولا للانجليز ، وكانت هذه المنطقة مي الحدود الشمالية بين افغانستان وبنجاب .

الأول علي الله القران المام دولة السلامية جدد فيها صورة العصر الأول وطبق فيها أحكام الترآن وبدأت صورة مجتمع كريم ، يقوم على البر والحب والرحمة .

فاخاف الاستعمار ذلك واضطرب له ، وكان حفيا أن يزيل هذه الصورة خوفا من تكرارها واستمرارها .

ودانع الامام عرفان واصحابه عما قاموا عليه أيمانا بحق دينهم عليهم ، ولم يكن موتهم واستشهادهم الاحياة طويلة لفكرهم ودعما عميقا لدعوتهم :

(( أحرص على أأوت توهب لك الحياة )) ٠٠

#### \* \* \*

### كلمات مضيئة

روى معن بن زائدة قال :

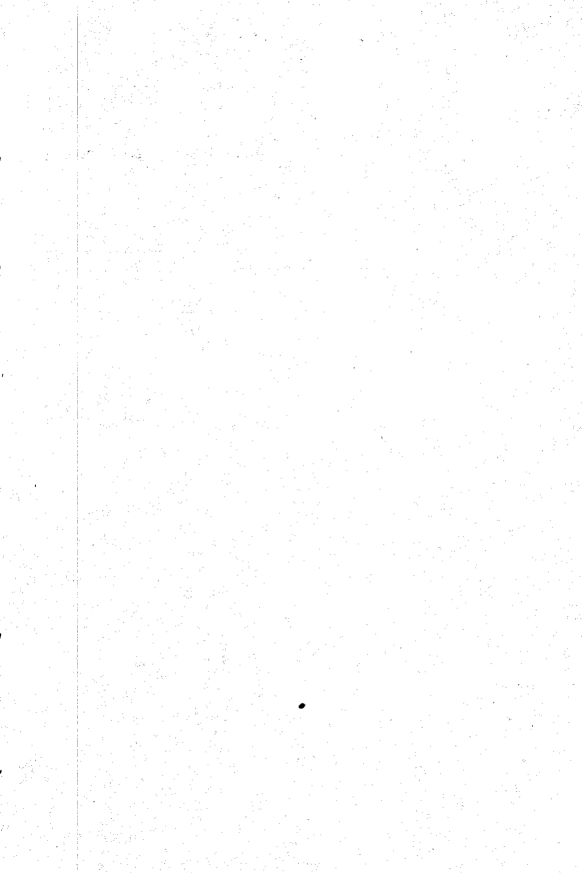
لما هربت من المنصور خرجت من باب حرب ، بعد ان اقمت أياما ، وحمّفت لحيتى ، وعارضى ، ولبست جبة صوف غليظة قال فتبعني أسود متقلد سيفا حتى اذا غبت عن الحى ، قبض على خطام الجمل فأناخه ، وقبض على وقال :

\_ أنت معن بن زائدة ؟ قلت : يا هذا أتق الله ، أين أنا من معن ، قال : دع هذا مانا والله أعرف بك .

#### قلت :

هذا جوهر حملته معى بأضعاف ما بذله المنصور لن جاء بى فخدده ولا تسفك دمى . قال : هاته ، فنظر اليه ساعة ثم قال :

ان الناس قد وصفوك بالجود فاخبرنى ، هل وهبت قط مالك كله . . قلت لا ، قال : فنصفه ، قلت : لا ، قال : فثلثه ، قلت لا ، حتى بلغ العشر فاستحييت ، فقال : ما ذاك بعظيم ، انا والله رجل ورزقى عشرون درهما ، وهذا الجوهر قيمته الف دينار وقد وهبته لك ووهبتك نفسك لجودك المأثور بين الناس ولتعلم أن هناك من هو أكثر جودا منك .



## أبو الطيب المتنتى

#### قالوا عن المتنبى: أنه رجل ملا الدنيا وشغل الناس .

وقد كان واحدا من شعراء العصر الأول الذين تجدد فكرهم في العصر الحديث ، أمثال : المعرى وابن الرومي ، وقد احرز التنبي القدح المعلى في تجديد فكره فقد كتب عنه (شروحا ودراسات ) بطرس البستاني وناصيف اليارجي وابراهيم اليارجي وعبد الرحمن البرقوقي .

وقد ظهر نص ديوان المتنبى في القاهرة سنة ١٢٨٣ هـ ١٨٦٦ مع شرح العكبرى والواحدى والبديعي وذلك بعدد أن طبع ديوان المتنبى قبل ذلك في الهند ( كلكنا ) ١٢٣٠ هـ ١٨٢٤ وتوالت الطبعات هناك ودخل ديوان أبى الطبيب جميع نواحى العالم الاسلامي الذي أصبح معروفا من المغرب الى الجزيرة العربية والهند ، ثم جمع الأستاذ الراجكوتي بكلية عليكرة مقاطع للمتنبى غير موجودة في طبعات الديوان الأخيرة .

وقد قام الشساعر المصرى المجدد للشسعر الحديث ( محمود سامى البارودى ) فاستشهد في مجموعته ( المختارات ) بنحو ثلاثمائة بيت للمتنبى ولم يلبث توفيق البكرى ان كتب بحثا عنوانه ( مناقب المتنبى ومعايبه ) ونشره سنة ١٨٩٣ في محلة المقتطف .

وتوالت بعد ذلك طبعة اخرى ترجمت للمتنبى : محمد المرصفي ، وجرجي زيدان ، واحمد السكندرى ، واحمد حسن الزيات .

وقد قال شوقى في مقدمة الطبعة الأولى للشوقيات سنة ١٨٩٨ .

« معجز المتنبى لا يزال يرفع الشعر ويعليه ويغرى الناس فيجدده ويحييه وحسبك ان المستغلين بالقرض عموما والمطبوعين منهم خصوصا لا يتطلعون الا الى غباره ولا يجدون الهدى الا على مناره » .

وقال حافظ ابراهيم: واكثرت التأمل في شعر ابي الطيب ، قاذا شعره حي يتقزز ولم أر في الشعراء نفسا أعلى من نفسه ، ولا طريقا الى المعالى أقصر من طريقه وخير شعره ما كان في الحكم والأمثال ولو سلمت أقواله من ذلك التفاوت ولم يكن أسلوبه عاقاً لأساليب اللغة العربية لكان الشعر شاعر في الاسلام .

وكتب عن المتنبى : احمد ضيف وجاءت مقالات كامل كيلانى تصور علاتة ابى الطيب بابن خالويه وابى فراس فى حلب ، ثم جاء ما اشار اليه زكى مبارك فى النثر الفنى وكتب فؤاد افرام البستانى : ابو الطيب المتنبى : الرجل والشاعر ، وكتب درينى خشبة : اشعر شعراء العرب .

وجاعت كتابات محمد كمال حلمى : حياته وخلقه وشعره واسلوبه . ومقالات العقاد التى نشرها من بعد فى كتابه مطالعات وكتب المازنى عن ديوان لبى الطيب واخلاقه نشرت فى كتابه : حصاد الهشيم وكتب شفيق جبرى : كتابه ( المتنبى ) وكتب محمد الأسمر فصولا فى مجلة السياسة الاسبوعية سنة . ١٩٣٠ كان هذا الفيض فى تقدير شخصية المتنبى دليلا على سمو هذا الشياعر واصالته وصدق مفاهيمه وخاصة فيما يتصل بمقاومة الغزو الذى كانت تقوم به الدولة الرومانية على حدود بلاد الاسلام ولذلك فقد فاز بالقدح المعلى بالنسبة للشاعرين : المعرى وابن الرومى .

لقد كانت ميزة ابن الرومى في آرائه الدقيقة للمعاتى وأسباويه المحكم ، وكان المعرى قد برز بمقاهيم الفلسفة ونما حاول امثال طه حسين وغيره أن يصوره بصورة الشاك في الالوهية وقد تضارب شعره في مجال العقيدة وكانت هذه احدى المحاولات لابراز الشعراء والكتاب الذين يمكن أن تفد أثارهم الأجيال الجديدة المسلمة .

اما المتنبى فقد اعطى العرب والمسلمين مفهوما كريما ، مفهوم الاسائمراق ومفهوم الثنهامة والاباء والخلق ، ومن هنا كان لابد أن يهاجمه الاستثمراق بعنف وأن يدعو رجالهم من دعاة التغريب الى تدمير هذه الشخصية فنقدم أولا بلاشير فأصدر كتابه عن المتنبى سنة ١٩٣٥ هاجم فيه بعنف هؤلاء الذبن كتبوا عن أبى الطيب وهاجم المتنبى نفسه فقال : « أن شهرة المتنبى في الأوساط الأدبية في دمشق والقاهرة وتونس صادرة عن ينبوع آخر ، هي تلك المؤثرات القومية والعربية الشاملة التي تحمل المسلمين على أن ينقبوا في « شرق القرون الوسطى عن رجال يقابلون بهم رجال الغرب يجعل من « مادح » أمراء سورية ومصر وفارس ممثلا للعبقرية العربية منتصبا تجاه العبقرية الأجنبية أو غير العربية وهكذا يظهر المتنبى بمظهر ( فيني ) أو جوتة بل بمظهر أيتشمة شرقي يبرهن بمقدرة باهرة عن المساواة الثقافية في بلاد هي اليوم تحت وصاية أوروبا الفكرية والسياسية .

وتكشف هذه العبارات ذلك الحقد الغربى الاستشراقى المستعلى الذي يكره ان تبعث النهضة في العالم الاسلامي من جديد عن طريق شاعر كالتنبي أو عالم كابن تيمية .

وكانت دعوة بالأشير الى كتابهم فى العالم الاسلامى لذبح المتنبى ، وتقدم الدكتور طه حسين غذبح المتنبى فى كتابه مع المتنبى ، كيف ذبحه ، لقد اعلن أن المتنبى لقيط وليس له أب .

وكبرت كلمة تخرج من فمه . فما أتسى هذا الاتهام وهذا الشك . ولم يمت

طة حسين الا بعد أن ظهرت براءة المتنبى بصدور عدد من الدراسات كشفت

لقد تكشفت الدراسات المتعددة التي ظهرت أخيراً وكان ابراهيم العريض أول من كشف هذه الصفحة ثم (محمود الملاح ) وعبد الجبار البصري ) .

ولكن لماذا أخفى المتنبى نسبه ؟ ! .

يقول عبد الجبار البصرى: لعل الظروف السياسية وتقلبات الحكم والصراع الرهيب الذى عائسه المتنبى رافضا أو مؤيدا عن غير اقتفاع . وغربته عن أرض الوطن كما عائسها أبوه كانت وراء أبهام هذا النسب عن قصد وحذر تحت ضغط الظروف التاريخية التي أحاطت به وبالحركة الشيعية التي أرتبط بموقفها السياسي المعارض والرافض للحكم . والذين يتتبعون سيرة المتنبى في آلاف الدواوين والمجلدات التي وضعت عنه لا يستبعدون شيئا في هذا النطاق ، فقد كانت حياة المتنبى هروبا دائما متواصلا ، ومنفى متقلا بين بلاط سيف الدولة الحمداني في حلب ، وقصور كافور الأخشيدي متقلا بين بلاط سيف الدولة الحمداني في حلب ، وقصور كافور الأخشيدي في مصر ، وعند أبن العميق وعضد الدولة في بلاد غارس الخيسل والليل والبيداء : وفي حله وترحاله الطويلين ورغم مثات الحاسدين الذين تصدى لهم وهجاهم فاستغالوه ولم ينجح أحسد من النيل من مكانته الشعرية الفسذة وما فرضه من شهرة وخلود .

ذلك أن أبا الطيب ولد وعاش في العصر الذهبي للحضارة الاسلامية العربية واستطاع في ذلك العصر الذي شهد قمما في الأدب والشعر أن يبنى لنفسه قمة تفرد عليها وشمخ وأجبر خلانه واعداءه وكل الاحيال التي جاءت من بعده ، على الاعتراف بعظمته وانشاده والتغنى بأبياته كما لم تنشر أو تغن أبيات شعر من قبل .

غير أن هذه الآيات الخالدة والتي الهت الناس عن تتبع أصله ونسبه لم تمنع الضباب الذي تطاول على محتده من أن يلف نهاية حياته ويغلفها بالكثير من الغموض .

واكثر الأسئلة الحاحا في هذا المجال : مقتل المتنبى . يقول ابن خلكان : مقتل ( المتنبى ) وابئه محمد وغلامه مفلح بالقرب من النعمانية في موضع يقال له الصاغية وقيل حيال الصاغية من الجانب الغربي من سواد بغداد وبيئهما مساغة ميلين وقال اليازجي بالقرب من دير العاقول في الجانب الغربي من سواد بغداد وفي ديوان المتنبي المخطوط ( ١١٠٢) غضرج عليه بحد جرجريا من سواد بغداد .

وقد تعددت الأقوال والأماكن .

ويروى قصة مصرعه صديقه ابن نصر محمد الجبلى قال : كان أبو الطيب قد هجا « ضبة » بن يزيد العتيبي بقصيدة أولها ( ما أنصف القوم ضبة وأمه

القرطبة ) معضب لذلك ماتك بن ابن جهل الأسدى خال ضبة وتوعد بقتل المتنبى ، وحدث أبو نصر بذلك وكان المتنبى قد انصرف من بلاد مارس متوجها الى العراق يقول أبو نصر : وافي المتنبى ومعه بغال موقرة بكل شيء من الذهب والطيب والتجملات النفسية والكتب الثمينة متلقيته وانزلته دارى ولما أمسينا قلت له :

يا أبا الطيب على أي شيء أنت مجمع .

قال لى : أنى مجمع على أن أتخذ الليل مركبا لأن السير فيه يخف على . قلت له والرأى أن يكون معك من رجال هذا البلد الذين يعرفون المواضع جماعة يمشون بين يديك الى بغداد . فقطب وجهه وقال : لم قلت هذا القول ؟ قلت : قلت : لتأنس بهم ؟ قال : لما والجراز في عنقي فما بي الى مؤنس غيره . قلت : الأمر كما تقول والرأى في الذي أشرت به عليك .

فقال : تلويحك ينبىء عن تعريض وتعريضك ينبىء عن تصريح فعرفنى الأمر وبين لى الخطب . . قلت : ان هذا الجاهل فاتكا الأسدى كان عندى منذ ثلاثة أيام وهو غير راض عنك لأنك هجوت ابن اخته (ضبة) وقد تكلم بأشياء توجب الاحتراز والتيقظ ومعه تحسو العشرين من بنى عمه قولهم مثل قوله .

قال : والله لا أرضى أن يتحدث الناس بأنى سرت في خفارة أحد غير سيفى . ثم ركب فكان آخر العهد به ولما صبح عندى خبر قتله وجهت من دفقه ودفن أبنه وغلمانه وذهبت دماؤهم هدرا . .

### عبد المحسن الكاظمي

ما رأيت كاتبا وصف الكاظمى رحمه الله كما وصفه ابراهيم عبد القادر المازنى حين قال على الكاظمى رحمه الله يقول الشعر نصف قرن أو يزيد والناس يقرعونه ويكبرونه ويعجبون به ، ويقولون هذا شاعر العرب وبقية السلف الأول ولا يخطر لهم أن الانسان — ولو كان شاعرا — يقتات بشيء آخر غير الثناء . وقد أقيمت في مصر وحدها مائة حفلة وحفلة لتقديم زيد أو عمرو من رجال السياسة أو الحرب من اسيمضون وينسون ويبقى ذكر الكاظمى ، وكان الكاظمى يدعى اليها ، ويستدرج فيها الى الكلام فيقول ويستحث فيفيض ويستزاد فيهضب ويستح ثم ينقلب الى بيته ناشف الريق ، جاف اللسان موجع القلب مطوى الأضالع على الكمد الوحيد الذى تغنيه العبارة عنه ويفترضه أباؤه أذا هم بالجهر به ، وقد كان هو أولى بالتكريم وأحق بالتغظيم ، وأخلق بالمؤازرة والاسعاف وأنه لمن الغريب أن يفهض الشرق بالتغظيم ، وأخلق بالمؤازرة والاسعاف وأنه لمن الغريب أن يفهض الشرق وماذا يبتلق الكاظمي ويعظم ذكراه بعد موته وفي حياته ما أولاه اللقتة المسعفة ، وأذا يبتلق الكاظمي الآن ، ما احتفاله بما يعرو ذكراه ومن مات فقد استغنى عن الطفيا والانصاف أيضا .

والحق أن عبد المحسن الكاظمى نموذج رائع من شعواء العرب في غترة الثلاثينات من هذا القرن وقد عنى به الاستاذ عبد القسوس الانسارى صاحب ورئيس تحرير مجلة المنهل حين الف عنه كتابه المشهور ولقد قمت بدراسة هذه المرحلة بن الأنب العربى المعاصر في مختلف اجزاء الوطن العربى في ألبت شاعرا شدنى حقيقة وهز نفسى على النحو الذي فعله الكاظمى الذي ترك وطنه العراق واقام في مصر عزونا عن المطامع حتى ما استطاع احد أن يخدعه ورفض أن يذل لكي ينال اعطية ما ، وعاش مع النته رباب الكاظمى حريصا على الاباء والكرامة والشرف ، ولكنه ما يتمنع عن أن الكاظمي حريصا على الاباء والكرامة والشرف ، ولكنه ما يتمنع عن أن يشهترك في أي مهرجان ، فهو حاهز ، ما أن يدعى ويقف حتى ينفض ذراعاه جنبه ثم يمضى الى المائة من الأبيات قبا فوقها دون أن يتوقف ، وهو في شعره مثل رائع للبيان والبلاغة وحسن الأداء .

وتحدث الكاظمى يحكى عن تلك المقدرة الخارقة في الشعر يقول: بدأت المطارحة وسنى ستة عشر عاما نظمت قصيدة عربية عدد ابياتها خمسة وجمسون بيتا وقد بلغ من الأمر انئى عندما نشرت أول قصيدة لى لم ينسبوها الى ونسبوها الى اديب كبير ولكن لم تمض مدة حتى ظهر اسمى وانقلبت الآية فصار الناس ينسبون الى كل ما يستحسنونه من الشعر الذى لم يعرفوا قائله ، ومن شعره الرائع قوله:

أرق اذا قيمسل العسراق وانحنى واشهق ان قيسل الشهام وازفر واطرق ان قيسل الحجاز على جوي

وأعجب أذا ما قيلل مصر وأبهلر

منى النفس أن يلقى العراق وغرره

من الخسير ما يهوى وما يتخسير

اذا نحسن وحسدنا القسلوب غلم ينسل

اذا ما غسدت احسامنسا تتعثر

وما نزعات العسرب مسرئي حسالم

يعببر فيهسأ ما يشسساء المعبر

ولكنهما آمال قسموم تضمامنوا

بنصر ومن يمشى مسع اللسه ينصر

\* \* \*

#### صلاح الدين في تقدير قادة العرب

تحدث كثيرون من كتاب الغسرب عن صلح الدين الأيوبي وبالرغم من كل اساليب الكراهية والخلاف التى نشروها عنه فان ضلاح الدين استطاع بعمله الذى استمد اسلوبه من جوهر الاسلام أن يكون موضع تقدير المؤرخين والباحثين غير أن القائد العسكرى البريطاني ( مونتجمري) عندما يتحدث عن صلاح الدين الأيوبي فانه أنما يعنى حنكة صلاح الدين العسكرية والحربية بصفة أساسية يقول : كان صلاح الدين حاكما قسديرا ومسلماً ورعا واستراتيجيا بارعا ، أنه بني قوته بانتظام وعن طريق المواعظ الذكية وأعد رعاياه للجهاد أي الخرب المقدسة ضد الصليبيين مما جعل الصليبيين في خطر دائم لم يشعروا به من قبل ،

ان صلاح الدين هو الذي يحكم سوريا ومصر في عام ١١٧٤ م وهكذا كان رجاله في الشمال والجنوب يعملون وفقا لخطة واحدة مشتركة ، وتعرضت خطوط الإحدادات القابعة للصليبين لتهديد الأسطول المصري وكان ثبة خلافات بين قادة الصليبين الذين نهبوا احدى قوافله ، وزخف صلاح الدين عبر الأردن حيث أباد قوة تضم ١٣٠ رجلا من فرسان الصليبين وفرض حصارا على قلعة طبرية ، ودعا بعض القادة الصليبين الى التقدم والزخف لفك الحصار المفروض على القلعة ولكن القائد الصليبي ريمون قدم نصيحته التي كانت تتلخص في أن مثل هذا الزخف سيؤدي الى الوقوع في الكمين الذي نصبه صلاح الدين الذي تتفوق قواته في العدد كما أن الجنود الصليبين الناترام موقف دفاعي وفي يوم ٣ يولية وام يستمع بقية القادة الى نصيحته بالترام موقف دفاعي وفي يوم ٣ يولية ١١١٧ قاد (جي دي لوسيجنان) القوات الصليبية الى أبشع كارثة وهي (معركة حطين) عند التلال الغربية لبحيرة طهرية الى

# أنا عضو في جامعة المسلمين

عندما يؤرخ لحركة اليقظة الاسلامية في العصر الحديث: يأخذ (( أحمد تيمور )) حيزا كبيرا في هذا التاريخ فقد استطاع بنفوذه وجاهه أن يعين على انشاء الجماعات الاسلامية التي قاومت التبشير والاستشراق ونفوذ التفريب والغزو الثقافي بعد سقوط الخلافة العثمانية في مصر • واستطاع أن يمكن للسيد محب الدين الخطيب في اصدار مجلة اسلامية اسبوعية هي مجلة الفتح في وقت لم يكن ذلك ميسورا ، في نفس الوقت الذي استطال فيه دعاة التغريب وظهر كتاب الشعر الجاهلي لطه حسين والاسلام وأصول الحكم لعلى عبد الرازق وفتحت صفحات جريدة السياسة ومجلة الهالال والمصور لسلامة موسى ، محمود عزمى ، واسماعيل مظهر وغيرهم الدعوة والمصور لسلامة موسى ، محمود عزمى ، واسماعيل مظهر وغيرهم الدعوة البهائيين والتغريب ومحاربة اللغة العربية والاسلام • لم يجد امثال مصطفى صادق الرافعي والخضر حسين وعبد العزيز جاويش مجالا للدفاع عن الاسلام اولا ذلك الجهد الذي بذله هذا الرجل لذي كان ينكر ذاته ويعمل في صمت من أجل الدفاع عن الاسلام ،

وكانت جمعية الشبان المسلمين هي الركيزة الأولى للعمل الاسلامي الكبير الذي جمع الشباب المسلم تحت لواء لا اله الا الله محمد رسول الله هذا الرجل الذي كان ينفق كل ما يحصل عليه من اطيانه وارضه في سبيل الله ، ينفقه على الأسر المحتاجة الفقيرة وعلى شراء كتب التراث الاسلامي واعادة طبعها وتصويرها بعد أن سرقت وهجرت ارضها ، فهو دائب على تصويرها ودفع المالغ الطائلة في سبيل ذاك وقد حملت اليه نوادر المخطوطات من الآستانة والمغرب والحجاز واليمن والشام والعراق وظل النساخ ينقلون اندر كتب التاريخ والأدب واللغة والجغرافيا من المكتبة الظاهرية في دمشق والخالدية في بيت المقدس ، كما استنسخ بالفوتغراف مجموعة عظيمة من الخزائن الكبرى في باريس وروما وفيينا والآستانة وغيرها حتى من خزائن الفاتيكان نفسسها .

نلك هو أحمد تيمور:

عندما عرض عليه الاشتراك في الجمعية الطوراتية قال : انا عربي اللسان . عاش حياته محافظا على تأريخ رسائله ومؤلفاته بالتاريخ العربي وشجع كل دعوة للدفاع عن العربية والاسلام وقاوم التيار العدائي الذي واجه لغة الضاد وانفق وقته في العمل النافع للثقافة والاسلام فاستنسخ عددا من الكتب في خزائن مكتبات أوروبا والقسطنطينية بالتصوير الشمسي واستقال من الرابطة الشرقية بعد ظهور كتاب الاسلام وأصول الحكم ومؤلفه من أعضائها ، تتلمذ في مطلع شبابه على العلامة حسن الطويل وقرأ عليه طرفا من الفلسفة القديمة وصحب الشيخ الشنقيطي فقرأ عليه المعلقات السبع ودواوين العروض وبعض الرسائل اللغوية وأجرى تحقيقا علميا في التاريخ الاسلامي والخطط المصرية والمدنية والعمران عند العرب وله مؤلفات في أعيان القرن الثالث والرابع عشر . كما صحح لسان العسرب والقاموس المحيط وعني بفئ التصوير عند العرب ولعب العرب . وأعد معجم اللغة العامية والأمثال العلميية وتراجم المهندسين العرب وأعسد فهرسا لخزانة الأدب التها الهندادي .

حرص على اقتناء نوادر الكتب وخاصة المخطوط منها حتى بلغت مكتبته الن مجلد منها ، ٣٥٠٠ مخطوط ، وكان ينفق كل ما يصل الى يده من المال في شراء هذه النوادر من مختلف مكتبات العالم ،

وكان يعقد حلقته في درب سسعادة وعين شمس والحلمية أو ذهبيته في النيل ومنزله في قويسنا ، تضم البارودي واسماعيل صبري ومحمد عبده وطاهر الجزائري ومحمد كرد على وعبد المحسن الكاظمي .

صور شارع الخليج المصرى قبل ردمه وصوره من جميع جهاته .

كما زار بقايا دار ابن لقمان التى سجن فيها لويس التاسع ملك فرنسا بحراسة الطواشى صبيح فى اغارته على مصر المعروفة بالحرب الصليبية السبابعة . استقدم الكتب من الآستانة وسوريا والعراق والمفرب . وكلما وقع فى يده كتاب مخطوط عمل له فهرسا يبين أبوابه وفصوله ويبين الفريب والنادر منه .

قال : انفى لا أعرف من السياسة الا مادة ساس يسوس التى أراها فى المعاجم فاذا ذكرت الحكم بخير أو بشر فانما اذكرها من الوجهة العلمية فقط .

يتول : اننا في حاجة كبيرة اللفاظ عربية تغنينا عن الدُخيل الهذا نرجب

بكل لفظة فصيحة ترادف أترب لفظة دخيلة بل أن الفظر في وضع هذه الألفاظ من أهم ما يجب أن تشغل به المجامع اللغوية أن لم يكن أهمها كلها ،

وفي كتابه ( التذكرة التيمورية ) اتخذ تيمور أكثر من سبعمائة موضوع روس مباحث لهدده المسائل .

يقول: خرجت من المدارس بعد تلقى العام وأنا في سن العشرين وقد علق بالعقيدة شيء من آثار التربية بهذه المدارس . الا انى كنت مولعا منذ الصغر بالاسلام ومحاسنه ومطالعة السيرة النبوية ومناقب الخلفاء .

فكان ينشرح صدري لأشياء وينقبض لأشسياء ، تقع فيها شبهات ثم كنت أعرض ما يظهر لى من مكارم الشريعة ومقاصدها على ما عليه الناس من البدع والمحدثات التي تمسكوا بها وجعلوها من الأصول الدينية فأحد التناقض والتصادم فصرت أتردد على كثير من علماء الأزهر وغيرهم لعلى اجد عندهم مخرجا فأراهم احرص من العامة على هذه الخزعبلات حتى كدت احكم بأنها من الدين حتى أرشدني بعض الأصحاب الى حسن الطويل فأخذت في السوال عند فكانوا ينفرونني مند حتى بالغ بعضهم ، ثم سعيت في الاجتماع به وسائته القراءة عليه والتعلم من علمه فقرأت عليه العلوم العربية والمنطق واعدت عليه الصرف بتوسع وعلوم البلاغة ولما رآنى مجدا قرر لى درسا ثانيا بعد العشاء كنا نقرأ نيه كتب الأدب ونحوها وأنا في كل هذه المدة استوضح ما اشكل على فيحله لي مكان اجتماعي به ومصاحبتي اياه من أكبر نعهم الله على في ديني وكثيرا ما كان يغضب منى ويؤنبني اذا راى منى تهاونا في الصلاة ، وكنا ندهب ألى ضيعتنا في تويسنا أو الى حلوان نقضى الوقت في مطالعة واشتغال حتى في حالة الشي والتنزه كنت أحمل الكتاب معى وأسمعه فيسه فيقرر في المسائل ونحن سائران .

وهكذا جدد احمد تيمور فكره وفق مفهوم الاسلام بعد أن تعلم في صباه في المدارس الفرنسية والارساليات ، وكان له اتصال بالأستاذ طاهر الجزائرى علامة دمشق وانستاس الكرملي علامة العراق والشنقيطي علامة شنقيط سوريتانيا الآن سيتلقى منهم ويستفيد وظل مثابرا على ذلك حتى أصبح الحجة في اللغة والأثريات والتاريخ .

وقد كتب في صحف عصره فصولا مطولة : كتب في المؤيد والضياء والمقتبس والمقطم والأهرام والهلال والزهراء والهداية الاسلامية ، كتب عن السفن الاسلامية ، المهندسون الاسلاميون ، التصوير عند العرب ، المدافع والمكاحل عند العرب ، لعب العرب ، ساعة عربية في زمن المستنصر العباسي ، الطربوش ، صحح لسان العرب والقاموس المحيط ، الكرات العربية والأرضية

والغلكية ، اسماء الكلاب عند العرب ، الرتب والالقاب ، نوادر المخطوطات وأماكن وجودها . كما كتب عن أعيان القرن ١٣ و ١٤ .

وقد تسلمت دار الكتب المصرية مكتبته بعد وفاته : ١٧ الف مجلد منها ٢٣٩٠ لغة و ٢٦٧٥ ادب و ١٩٥٦ دين ورحلات و ٣٩٧٤ لغات ومعاجم و ٢٧٣٠ تاريخ وبلدان واجتماع ، ومجموعة من المؤلفات والوثائق بخط مشهوري العلماء من القرن السادس الى القرن العاشر الهجرى ، بالاضافة الى الآلات الغلكية والأواني الصينية والخزفية ومحابر المشاهير واقلامهم وصور صلاح الدين والجزائرى والأفغاني وحسن الطويل ، وما من كتاب من هذه الكتب الا وله عليه تعليقات ،

وهو الذى اكتشف أن نابليون حمل معه من المصاحف الكوفية المخطوطة على الرق ما يبلغ ٢٢٧ مصحف ما تزال حتى الآن في دار الكتب الاهلية في باريس .

وقد فكر نور الدين مصطفى فى تأليف الجمعية الطورانية من غير المصريين من ارناءوط وجركس وترك وكرد فلما عرض عليه قال: انا عضو فى جامعة السلمين وانى ولدت عربى اللسان وتأدبت بآداب القرآن الأن الأرناءوطى ليس بطورانى والجركسى ليس بطورانى بل انهم كلهم نشاوا فى مصر عربا مسلمين لا يعرفون غير العربية لغة والاسلام دينا .

### رجلان آمنا مسئولية الكلمة

يمثل المرحوم أمين الرافعي قمة الايمان بالحق والصلابة في أدائه از، جائحات الظلم والعدوان وهو في سبيل أن يقول الكلمة خالصة لله دون مواربة أو مداجاة دفع الثمن غاليا من صحته وصحيفته وحياته ولكنه بقي رمزا عاليا من رموز التضحية الحقة فقد اضطر أن يعارض (( سعد زغلول )) وسعد في قمة عظمته السياسية ونفوذه الادبي على الجماهير ولكن ذلك لم يرد أمين الرافعي عن كلمة الحق يجهر بها ويصدع دون أن يخشي ذلك السيل الدافق من المظاهرات المعادية التي سلطت عليه تحظم جريدته حتى دخلت هذه القوى الكاسحة فاذا هي أزاء رجل واقف في محراب الصلاة لا يخاف غير ربه فاضطرت هذه الحجافل الى التراجع لاتها وجدت رجلا لا يباع ولا يخوف فلا يغرى بالقليل من لعاعة الدنيا .

يقول الدكتور محمد حسين هيكل : كنت عند أمين في مكتبه أيام كان مختلفا مع سعد باشا في نظرية الماوضات وفيما نتحدث اقبل جماعة من الطلبة تقدم البه أحدهم قائلا :

انا قد جئناك لتبين لنا ما يضر البلاد من هذا الخلاف الذي بيئك وبين سعد فالناس جميعا يعرفون فيك الاخلاص والصدق وفي الانقسام مضرة . .

قال أمين الرافعى: ان الذى وهبنى قلمى وعقلى أوجب على أن لا أقول الا الحق ، وما أصدق أن الحسق يمكن أن يضر ، وأنما الضرر كل الضرر في الدعوة الى ما ليس بحق واتباعه وسأتابع السير في خطتى أيا كانت النتائج وما أتراجع عنها حتى يفصل رأسى عن جسمى . .

#### \* \* \*

وقع الخلاف بين سعد زغلول وأمين الراقعي واثبتد منذ خطب سعد زغلول خطبته التي أعلن فيها أنه أصبح يقبل استثناف المفاوضات مع بريطانيا دون أن يفكر في ( تعديل الأساس ) الذي ينبغي أن تقوم عليه المفاوضات ، وهو الغاء الحماية البريطانية ورفع الأحكام العرفية وقبول الانجليز للتحفظات المصرية وكلها أمور قال بها سعد قبل تولى الحكم ثم رجع عنها بعد ذلك . .

وقد تعرض أمين الرامعي من أجسل ذلك للأخطار الشديدة في حياته

وشخصه وجريفته ، وقد آثر الفقر والاضطهاد في سبيل كلمة الحق ورفض في سبيل خلك الكثير من رغبات الساسة الذين كانوا يحساولون أغراءه بأن يضعوا تحت تصرفاته ما يشاء من الأموال في سبيل مسايرتهم في مبادئهم . . وكان سعد بالرغم من خلافه معه يرجع اليه كفقيه وقاتوني ضليع وهو بالرغم من خلافه مع سعد كان أول من طالب باعادته من منفاه حين نفي . .

ولم يكن هذا هو موقفه الوحيد ولكنه كان موقفه الذي ختم به حياته ، ولقد كان خلال حياته كلها مصرا على موقف الرجولة والايمان دون أن يضع في تقديره أي خسارة مادية .. ولما قامت الحرب العالمية الأولى ١٩١٤ كان أمين الرانعي يصدر جريدة الشبعب ولما علم أن الانجليز يعدون أعلانا لأقرار الحماية على مصر بدعوى زوال السيادة التركية والأن هذا الاعلان سيغرض على كل الصحف أن تنشره لأنها واقعة تحت الأحكام العرقية . ولما كان أمين الرامعي لا يقبل أن ينشر في جريدته مثل هذا القرار الأسود ، ولذلك غانه عبد الى جريدته فأغلقها حتى لا يضطر الى نشر هذا الاعلان وما يتبعه من قرارات عسكرية وبلاغات حربية ، أغلق جريدته وهي في أوج عظمتها وفي قمة الصحف ذيوعا ، لذلك لم يلبث الانجليز قليلا حتى اعتقلوه وزجوا به في السجن احد عشر شهرا ولم ينل كل ذلك من أيمانه وعقيدته وما كادت الحرب العالمية تنتهى حتى اصدر جريدة الأخبار وكان موضع تتدير رجال السياسة العالمية وكانت له مواقف غير معروفة للناس 4 لم يتبل أن يشير اليها ولم تعرف الا بعد وماته ، وقد أشار الدكتور فأرس نمر الى حادث وقع له يدل على اعتداده وتواضعه عن ذكر ما أسداه أوطعه من فضل ذلك آنه لما قامت الحركة الوطنية عام ١٩١٩ ندبت صحيفة التيمس صحفيا كبيرا من شيوخ الصحافة الانجليزية الكاتب المعروف لدى المصريين اذ ذاك ( السير مالنتين شيرول ) لبحث المسألة المصرية ومطالب الوطنيين وكان صديقا للدكتور نمر رئيس تحرير القطم ، وطلب اليه أن يعرفه بثلاثة من المصريين المستغلين بالحركة الوطنية لأنه يريد أن يحادثهم حتى أذا أقتنع بحجتهم ووجاهة مطالبهم سعى في بلاده الى قبولها فكان المصرى الأول الذي خطر ببال الدكتور نمر هو المرحوم أمين الرافعي فخاطبه في ذلك ورجاه ان يختار الاسمين الآخرين ليذهب معهما الى السير شيرول بفندق الكونتنال وقد ذكر الكاتب الأجنبي ما لقى من أمين الرافعي من ذكاء وقوة حجة واقناع وانه لذلك سيؤيد المطالب الممرية .

وهكذا كما وصغه المازنى بأنه كان من اصحاب الأمانة الصحفية وكانت الأمانة في الصحافة عنده ألا يقبل فيها أغراء ولا يراعى ألا ولا نسبا ولا كسبا ولا مفنما غلم يخدعه زخرف الدنيا ولا مالها ولطالما عرضت عليه المناصب فكان يقول : أن مهمتى الوحيدة في هذه الأمة أن أقول ما اعتقد وأن أقوله في الصحافة غير الدعاية ولا يعرف في الصحافة غير الدعاية ولا يعرف في الصحافة غير الدعاية ولا يعرف في الدعاية الا الطريق القويم بلا مواربة ولا غموض ولا أبهام ولا مجاملة ، وكان يحرر ويصحح وينقد ويراجع كل ما يكتب في جرينته ومعتقده والمرض بنحت على جسمه نحتا ، والسقم يزيد فيه يوما فيوما .

وصفه محمد توفيق دياب بأنه وقف من حصن مبادئه على صخرة صلبة عالية لا ترتفع اليها مجريات الحوادث الواتعة ولا يجذبه عنها ما يجرى به الوادى الخصيب على العمليين من خيرات ونعم ، كلا ولا يزحزحه خطب ملم او عاصفة كاسحة .

أما عبد العزيز جاويش فهو نموذج رائع للأصالة الاسلامية والتصميم والصمود في الاستمساك بكلمة الحق لا يخاف ولا يخشى الا الله ٠٠ كان عنيفا اذا أحب وعنيمًا أذا أبغض ، لم يكن رجلا سياسيا فيه مكر السياسة ودهاؤها بِل كان صادق الايمان مع نفسه هوى العاطفة يرى أن الدين والوطن فوق كل شيء ، مات وليس عليه غير جبته وليس في بيته قرش ، لقد كان الطريق مفتوجاً المامه لأن يكون علما ومثريا ولقد بلغ ارتى المناصب وتركها غير اسف ليعمل في مجال الصحافة المليء بالمتاعب والأشواك بينما يلتمس الطامعون الطريق المفروش بالورود غلا يعادون الانجليز ولا يقاومون الاستعمار ٤ اما هو فقد عاش خصما لبريطانيا عنيف الخصومة . . وقد تعلم بها والمضي في ارضها سبع سنوات ، واذا به يتجه لعنفه يمضي في الأرض مهاجرا طريدا ، كاتت خصومته لبريطانيا بالغة . وكان يرى انها تخدع العرب والمصريين حميعا ٥٠ وأن وعودها لهم كاذبة ، وقد صدقت الأيام بعد الحرب الأولى نبوعته مقسمت بريطانيا البلاد العربية بعد أن أعطت مواثيقها أبان الحرب باتامة الدولة العربية ، وقد واحه الشيخ حاويش خصومه بروح الاستعلاء على الحقد والارتفاع عن الكيد . . فاذا كانوا قد حقدوا عليه فقد ساعد أسرهم بعد عودته وكانوا يضمرون خصومتهم له ويظهرون تلقهم . . ولكنه كان اذا خاصم صارح ، وهاجم ، وكان ظاهره كباطنه ، كتاب معتوج ، يؤمن بأنه حارس لا يغمد سلاحه وخفير لا ينام ...

ولقد كان معتشا للغة الاتجليزية في مدارسنا وهو معمم ، ولقد ألف كتاب مترجم المترجم : أول كتاب اهتدى به المدرسون للترجمة بين العربية والاتجليزية ، ولقد دخل عصلا من الغصول مرة عظنه المدرس قد أخطأ الطريق وقال له : هذه حصة اللغة الاتجليزية ، عامسك الكتاب وقرأ القطعة الاتجليزية في عصاحة وترجمها وسأل التلاميذ والمدرس حتى دهشوا ، علما سئل قال : أنا مؤلف هذا الكتاب الذي تعلمونه وتتعلمونه . .

وعندما رموه بالدعوة الى الجامعة الاسلامية صحح مفاهيمهم وقال :
لو كان الذين رمونى بهذه التهمة ممن يعقلون لعرفوا أن الشرق برمته كتلة
واحدة لا يسلم منه جزء الا بتماسكه هو وغيره ولا يمكن لأمة مهما بلغ عددها
أن تفوز الا اذا اعتصمت باختها المساركة لها في خصائصها . وفي كل ما اتهم
به كانت الحقيقة تكشف عن نفس كريمة حتى وصفه مسادق عنبر بحق
أنه كان كالحصن المنيع ترتد عنه حملات خصومه قبل أن تبلغه لأن بينه
وبينها سدا من تبالة قصده . . رفض الوظيفة ورفض أن يرسل من سجنه
خطاب اعتذار ليفرجوا عنه ، وقبل وسام الشعب ، لم يكن تلمعا لأحسد
غير معتمد على احد سوى الله تبارك وتعالى ، وكان لهذا غريبا ومستغربا

ويقول الاستاذ المازني اتصلت اسبابي به وعرفت أن أكثر ما تصلل اليه يده يذهب في سبيل المعوزين ، وأن دائرة جهاده لا يحدها القطر المسرى ، وليس من حقى أن أنشر ما طواه الموت مما عرفته عنه بعد أن خلطتني به الأيام ، الشيخ الشاويش انه كان امرءا لو شاء أن ينعم بالثراء ويقضى حياته في ترف لين لكان له ذلك نقد كان في تركيا صاحب حول وطول وكانت له كلمة مسموعة ورأى مطاع وكانت امامه خزانة الدولة ينفق منها كيف يشاء ومع ذلك رحل الى المانيا وليس معه قرش واحد ، واضطر في جملة ما اضطر أن يحتطب في الغابات ليكسب رزقه ويقتات كأجهل عامل فقير . . وكان رجلا لا تهده المتاعب ولا توسسه الدسائس مكان في تركيا ينام على ظهر جواده بين الثلوج المتراكمة بلا ككل وكان ربما نجحت الوشياية به فيضطر أن يختفى في بدروم بيت أياما عديدة لا يذوق ميها اكثر من اللبن ودارت الإيام فقر من تركيا فقيرا معدما لا يملك قوت يومه وكان في مصر لا يفتأ ينقل بين السجن والبيت واحتفل به الشعب مرة وجر مركبته بدلا من الجياد غلما آب من تركيا للمرة الأخيرة ورشح نفسه لمجلس النواب حصبه العامة في الاسكندرية بالحجارة والجأوه الى المسجد العباسي ، عمل في جريدة الإخبار يدفع بالمقال الى مثلى وأنا في مرتبة أبنائه قبل أن يبعث به الى أمين الرافعي فيبدو لى وجه اعتراض افضى به اليه فيبتسم ويقول:

صدقت ٠٠ ان عذري اني كالغريب .

ويمزق الورقات غير آسف ولا مستنكف . وكان تواضعه هذا يروعنى ويسحرنى لأنه أدل على سمو النفس وبساطتها وسعة الروح وسماحتها . .

وكان عقله لا يكف عن التفكير في عمل صالح . ولم يكن يصرفه عن ذلك الا أنه لا يكاد يجد القوت الاكفافا ، وأنه عائش لا يدرى كيف ؟ سائنه : هل تعرف كم قرشا في جيبك . . فضحك وقال : لا والله .

قلت : جرب لترى ، قال وهو يبتسم : لا تفضحني . .

قلت : لست خيرا منك ...

حذرته يوما من رجل سوء رأيته يطمئن اليه وياتمنه علم يحذر لان الاسترابة بالناس لم تكن من خلائقه عقلت له مشفقا من عواقب هذه البساطة : انك سريع التصديق وأطيب قلبا مما ينبغى وعندك ان في نفس كل السان عنصرا ملائكيا وان العطف والثقة تظهرانه .

كان بطبيعته رجلا حالما وبارادته رجلا عمليا ، وكان تعادل هاتين القوتين هو الذى يبقيه متزنا ، وكانت تغلب ارادته احلامه فيعمل بسرعة واحكام وقد تظفر طبيعته بارادته فتراه انقلب اشبه شيء بالشاعر يفكر في عطف وحنو .. وعاش عمره موزعا بين طبيعته وارادته ، احلامه احدلام نفس شدفافة حساسة تعرف الدنيا وتزهد فيها ولاترى الفرد الافى الجماعة ..

### رجلان من الدعاة إلى الله

من هؤلاء الدعاة الى الله الذين ذهبوا الى أقصى الأرض رجلان لا ينساهما تاريخ الدعوة الاسلامية .

كم من الدعاة الذين يحملون لواء ( لا الله الا الله ) ويذهبون به بعيدا في آغاق الأرض يحملون الى النساس كلمة التوحيد ما اكثرهم في القسديم وما أكثرهم في هذه العصور ، وما الصديقي وعبد الرشيد الا نمونجا لهؤلاء الأبرار الذين وهبوا حياتهم في سبيل كلمة الحق .

أما « عبد العليم الصديقى » فقد كان ثريا له تجارة ضخمة وله أرباح وافرة ينفقها كلها في سبيل الله وكان ينفق ماله ووقته في منطقة جنوب شرق آسيا يدعو أهلها إلى الاسلام وتمضى السنوات الطوال على هذا العمل ويرسل من يدخلون في دين الله إلى مكة المكرمة في موسم الحج حتى يثبت قلوبهم برؤية الكعبة ولقاء المسلمين من كل مكان .

ولقد ذهب الى الصين واليابان داعيا الله مبشرا غير متكل ــ كما يقول ــ في مهمتى الا على الله الذى ومقتى لهذا العمل غــي مبال بأعدائى الذين يتربصون بى ويقيمون العراقيل في سبيلى . يقول : غادرت الهند وطفت بالبلاد الصينية مبشرا بالاسلام ثم سافرت الى الجزائر اليابانية وقد هدى الله على يدى ولله الحمد عددا من اليابانيين الذين قالوا لى ان الدعوة الاسلامية لم تصل اليهم وأن منهم من لا يعرف أن الاسلام دين الهي وما كانوا يعرفون الا المسلمين المنتشرين بينهم وكانت له رحلات الى شرق أفريقية وجزائرها : دار السلام وموزنبيق ومدغشقر وجزائر القمر وسيشل حيث يعمل دعاة النصرانية هناك بنشاط عظيم وبيدهم المفريات والأموال ينفقونها على الأهالى لسحبهم الى المسيحية .

أما الشيخ عبد الرشيد ابراهيم فقد ذهب آلى سيبريا ثم توغل في قلب آسيا ، ومنها الى الاستانة والمانيا ولتوانيا وموسكو يقول : رايت موسكو عبارة عن جسد بلا روح ، وجدت احد الاصحاب في موسكو ونزلنا بداره ثم حققت احوال المسلمين فوجدتهم سحقوا بشكل رهيب حيث قتل جميع اغنيائهم وجميع عائلاتهم كما اغار البولشفيك على جميع الكنائس وسلبوا منها كل شيء .

وزار في سيديا مدينة اوغا ومدينة ثارا ثم هبط الى التركستان الصينى حيث يوجد ١٢ مليونا من المسلمين الأتراك . ثم يقول : وتوغلت في بلاد الصين

ووصلت بكين بعد أن قطعت ٦٤٠٠ كيلو مترا وتقدمت منها الى لارى دستوق وعدت الى موسكو ، أما أحوال السلمين فى الروسيا فهى أفظع ما يكون وأذا استمروا على هذا المنوال خمسة عشرة عاما فلا مشاحة أنه يزول الاسلام من الروسيا تمام الزوال وقد جمع الروس ٨٠ الف طفل من اطفال المسلمين وأرسلوهم الى ولاية ( المورجون ) التى لا يوجد بها مسلم واحد ليربوا هناك تربية بولشفية .

هكذا كان دعاة الاسلام يقطعون الارض جيئة وذهابا يبلغون رسالة ربهم لا يخافون شيئًا . كان عبد العليم الصديقي ينطلق من الهند الى اليابان وعبد الرشيد ينطلق من استانبول الى روسيا الى سبيريا ولقد جاء الرجلان الى الحجاز والى مصر ورآهم أهل جيلنا وتحدث اليهم ، رأيت الصديقي في المدينة المنورة عام ١٩٤٦ يحكي للاستاذ حسن البنا مشاقه ومتاعبه في الدعوة ويحاول أن يجد حلا لهؤلاء الذين يسلمون ويقدمون الى الأراشي المقدسة . أما عبد الرشيد فقد قام برحلاته بعد ١٩٠٥ الى البلاد الاسلامية واليابانية وكان قد التقى بجمال الدين الامغانى قبل ذلك ولبث نحو نصف قرن في نشر الدين الاسلامي ، وأشترك مع أنور باشا في حرب طرابلس ، ولما قامت الحرب الأولى ١٩١٤ ذهب الى جبهة القوقاز مع الجيش العظماني ثم أرسل الى المانيا للاتصال بالأسرى المسلمين فيها كما ذهب أيضا الى اليابان وبنى مسجدين في مدينة من مدنها وصدقت له توقعات حمال الدين الذي توقع بسقوط دولة القياصرة . يقول : توغلت في بلاد الصين ووصلت بكين بعد أن قطعت ٦٤٠٠ كيلو متر وتقدمت منها الى لارى دستوق . وكان قبل ذلك قاضيا في سيبريا في محكمة لاطلاعه على نيات القياصرة الخفية ضد المسلمين فسافر الى استانبول وطبع رسالة في نقد السياسة الروسية على المسلمين . ومن اليابان ذهب الى قوريا والصين وسنفافورة وجزائر ما وراء الهند ولما عاد الى الاستانة من اسفاره ١٩٠٩ نشر رحلاته في مجلدين كبيرين وكان في احاديثه عجبا فقد جمع عشرات التجارب والرؤى والقصص والأحداث . كان يتحدث باستفاضة عن جماعات المسلمين ويصف ادواءهم وأدويتهم ، وله عجائب الأسفار وغرائب الأوطار وصفه الشاعر التركي محمد عاكف في شعره فقال:

كان ينبض قلبه في جبينه تحيط لحيته الطاهرة الناصعة وعمامته البيضاء الشاهقة بجبهته الواسعة ووجهه الذي يرف عليه ضوء المسباح كما تحييا الهالة بالبدر . سبحان الخالق المعبود ما هذه الصباحة وهذه المهابة ما هاتان العينان ، بل الشهابان السماويان اللذان يحرقان الادراك بشعاع واحد منهما واها لهذه الحزمة النورانية الجائشة من عينيك .

تلك لحات عن الدعاة الى الله الذين قدموا حياتهم واموالهم لله غما احب الينا أن نرى اليوم هذه الصورة مجددة .

#### المستشرق وآية واحدة من القرآن:

يقول الأستاذ كامل كيلاني فيما روى لى من ذكرياته . . كنت مع الأستاذ فنكل وهو من الستشرقين وكانت بيني وبينه صلات أدبية وثيقة

وكان يأخذ برايى في كل المساكل التي تقابله في الأدب لما يعتقده في من الصراحة ، غفى ذات يوم همس في اذنى ، قال خبرنى عن رايك صراحتك المعهودة ، اممن يعتقدون اعجاز القرآن انت ام لعلك تجارى جمهور المسلمين الذين يتلقنون ذلك كابرا عن كابر . وابتسم ابتسامة كل معانيها لا تخفى على احد . وهو يحسب انه قد التي سهما لا سبيل الى دفعه فانتسمت له : كما ابتسم لى . يقول الأستاذ الكيلائي : وقلت : لكي نحكم على بلاغة أسلوب بعينه يجب أن نحاول أن نكب مثله أو نقلده فلنحاول ليظهر لنا أنحن قادرون بعن محاكاته وقلت : غلنجرب مشللا أن نعبر عن سعة جهنم أم عاجزون عن محاكاته وقلت : غلنجرب مشللا أن نعبر عن سعة جهنم مما نحن قائلون : فأمسك بالقلم وأمسكت به فكتبنا نحو عشرين جملة متغيرة الأسلوب يعبر بها عن هذا المعنى .

مقلت له مبتسما ابتسامة الطاعر الواثق:

الآن تتجلى لك بلاغة القرآن بمد أن حاولنا جهدنا أن نحاكيه في هدنا المنى .

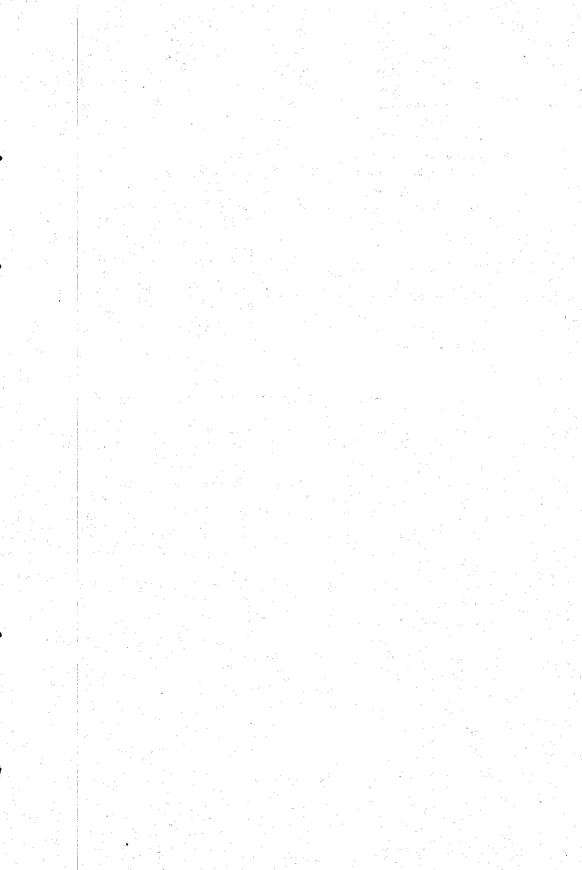
فقال : هل أدى القرآن هذا المعنى بأبلغ مما أديناه فقلت : لقد كنا أطفالا في تأديته : فقال مدهوشا : وماذا قال ؟ قلت :

« يوم نقول لجهنم هل امتلأت وتقول هل من مزيد » ·

فصعق أو كاد وفتح فاه كالابله أمام هذه البلاغة المعجزة وقال : صدقت نعم صدقت .

كان كامل كيسلانى صغير الحجم ، وافر العبقرية حتى اطلق عليسه الحمد شوقى أمير الشعراء عبارة « عقرب الثوانى » وقد اعتبر كامل كيلانى رائد أدب الأطفال فى الأدب العربى المعاصر ، وقد بدأ فى انشساء ( مكتبة الأطفال ) عام ١٩٢٩ ودأب على اتمامها حتى اكمل منها نحو الف قصة لم يطبع منها فى حياته سوى مائتى قصة .

ولد بحى القلعة بالقاهرة في ٢٠ اكتوبر ١٨٩٧ وحفظ القرآن في الكتاب ثم التحق بمدرسة أم عباس وانتقل منها الى المدرسة الوطنية وكان من طلاب الجامعة ابان الفترة الشعبية قبل أن تصبح رسمية . وكان على وشك أن يسافر الى أوربا كما سافر طه حسين وزكى مبارك وغيرهما وقد التحق بالأزهر بعد انتسابه للجامعة المصرية واشتغل بالتدريس في المدرسة التحضيرية ليعلم الانجليزية والترجمة ، وعمل في وزارة الأوقاف وسكرتيرا لرابطة الأدب العربي وأمضى الكيلاني وقتا طويلا من حياته في التأليف والترجمة وتحقيق النصوص الادبية وشرحها غالف ملوك الطوائف ، ومصارع الخلفاء وشرح ديواني ابن الرومي وابن زيدون وأبو العلاء ثم انصرف الى الدب الطفل حتى وغاته ١٩٥٩ .



### الرافعي والرافعيون: شهداء الكلمة

كان الرافعى يرى أن عليه واجبا هو عليه اقدر وبه اجدر أن يكون للدين الاسلامى حارسا ونصيرا وللغة القرآن حاميا وظهيرا ينفث فيها روحا من روحه ويرد اليها مكانتها ويذود عنها اعداءها فلم يجترىء مجترىء من أهل الزيغ والضلال على لغة القرآن أو دين الاسلام الا وتصدى له وكشف عن خبيئة نفسه ونقد مفترياته وأبطل ادعاءاته ببراهينه الدامغة وعباراته اللاذعة واسلوبه العربى الرصين ..

واذا ذكر الرائعى ورد على الذهن توا: اشهر الرائعيين: مصطفى صادق الرائعي صاحب وحى القلم ومدرة الاسلام الذى جاهد خصوم القرآن واللغة العربية ، ووقف كالطود الراسخ أمام تلك المحاولات الخطيرة التي كانت تستهدف حرب الكلمة .

ولكنا لا ننسى في هذا المجال امين الرافعي صاحب الاخبار والصحفي المسلم المجاهد الذي مات وهو يحتضن اللواء حتى لا يستقط من يده ، وعبد الرحمن الرافعي مؤرخ الحركة الوطنية في مصر .

اما مصطفى فكان علما على درء تلك المحاولات الخطيرة التى استهدفت لغة القرآن ، وهو الرجل الاعزل الذى وقف فى وجه طه حسين علما بعد علم ومرحلة بعد مرحلة دون أن يتوقف وكتابه ( تحت راية القرآن ) خير شاهد على مقاومته لحملة طه حسين الظالمة على القرآن وتلك الحملات التى فجرها لطفى السيد الذى كانوا يطلقون عليه ( استاذ الجيل ) على اللغة العربية ، ومن عجب أنه تاد هذاه الحملات وهو فى مطالع الشباب على صفحات البيان التى كان يصدرها عبد الرحمن البرقرقى علم الماته فى مواجهة لطفى السيد ودعوته الى العامية من أقوى ما عرف عن الرافعى من كلمات ومن أصدق ما وجه الى هذه الدعوة المبطلة الضالة .

ولقد كان الرانعى اماما في اللغة واميرا للبيان حتى غدا امثال الأب انستاس الكرملي يوجهون اليه الرسائل فيقول الكرملي في رسالته:

الى فخر بلغاء المصريين الأستاذ الجليل مصطفى صادق الرافعى رفعه الله الى أعلى مقام .

أبدأ كلمتي هذه بتادية عبارات الشكر الصادق للهدية التي اطرفتني

بها وانت نابغة بلغاء مصر على ما اعتقده من صميم القلب واحسن دليل الذلك انى اتتنيت جميع مؤلفاتك وزينت بها خزانتى ، فأرنو الى مطالعتها الفينة بعد الفينة ، كلما اردت ان انزه نفسى واطربها واريحها من متاعب الحياة ، اذ حل عندى (وحى القلم) محلا رفيعا لما حوى من مختلف الموضوعات التي جاءت بأفصح عبارة وابلغها ، بل تتحدى كل كاتب ال يتنى بضرعها لا سيما أن أغلبها لم تمر على خاطر من سبقنا في الكلام ، لهذا اعتبرت دائما الاستاذ الرافعي حجاحظ العصر ، وابن مقفعة أو بديع زماته ، وقد نصحت للكثير من أبناء العراق أن يطالعوا ما كتبته أو تكتبه ، اذا ما ارادوا الجرى ، فالسبق في ميدان الفصاحة والبلاغة ورفيع الانشاء ( 197٧ ) .

وليست العبرة في ان تكون هذه معركة صامتة بين العقاد والرافعي ولكنها تمثل تيارا فيه من الأصالة والتكامل والإيمان العميق لمفهوم الاسلام في هذه السنوات الباكرة من العقد الثالث المسلادي لهذا القرن وقبل أن يشتغل العقاد بالدراسات الاسلامية التي بداها بعد وفاة الرافعي بسنوات .

ومن عجب أن نرى العقاد ينشر في المقتطف رسالة (أومن بالأدب ا) فينبرى له الرافعي في العدد التالي لينشر رسالة تحت عنوان ( أومن بالدين )) فيقول : لا ثقة لى بمتخلق لا دين له ، مان الخلق يصله بحظ نفسه أكثر مما يصله بواجبات الناس ، ولا بفيلسوف ملحد لآن الفلسفة تمزجه بالمادة اكثر مما تمزجه بالانسانية ، ولا بعالم جاحد لأن علمه لا يغفر جحده ولا بمصلح ينسلخ من الدين لأن اصلاحه صورة من غروره ، اولئك لا يدرون انهم لا يرون ولا يستطيعون الا أن يروا العالم في حدود اغراضهم الصغرة المانية ، اذ كان كل منهم يتناول الكون من حيث يحب هو لا من حيث يجب عليه . ثم يفسر الأشبياء في جزء منها لا في مجموعها ، ويعتبر الزمن عمرا كعمر الفرد وهو تاريخ الوجود كانها داخلة في الحد مع انها لو حدث لبطلت أن تكون غاية ذلك أنه لا تسمو حياة الفرد آلا أذا كان جزءا من كل ، ولا يجتمع الكل الا اذا كان تاما فيما هو كل به فهو لا يموت ولا ينظر الى الفاية ؟ ومكرة الكل هذه لا يصدرها ولا يستوفى معانيها الى الخارج حدوده الذاتية الا \_ الدين الصحيح \_ اذ هو خروج بالفرد أبدا آلى خارج حدوده الذاتية الصغيرة ، خروج بالفرد من شهواته التي تفصله عن غيره الى واجباته التي تصله بغيره ، وانتزاع له من ذاتيته آلى انسانيته ، ودفع بالانسانية نفسها الى الكل الذي هو أسمى .

لن تطاق الحياة الا اذا تبدلت غاتخذت لها اسلوبا غير اسلوبها الآتى من تركيب المادة . وانما صراع الأرض كله حول اقامة هذا الأسلوب الجديد أو هدمه وترميمه ، اسلوب الاخلاق والطباع الشديدة التى لا تطبقها الحيوانية غتسميها الايمان ، كل ما يراد انسانية ، وأكبر هذه الانسانية أن تسد في الانسان مسد الدين ويعنى به ، غانما هو في رأيي كطعام أهل الجحيم ، « لا يسمن ولا يغنى من جوع » والطبيعة نفسها تهيىء الانسان للدين بأسلوب غريب هو هذا الحب الذي يخلق فطرة ، ذات أنواع مختلفة متعددة حتى لا يخلو منه أحد فلا معدل عنه ولا محيص .

ويبدو الرامعي في أهابه : داعية اسلاميا مؤمنًا بالله والوطن في تشيده الذي يهز القلوب :

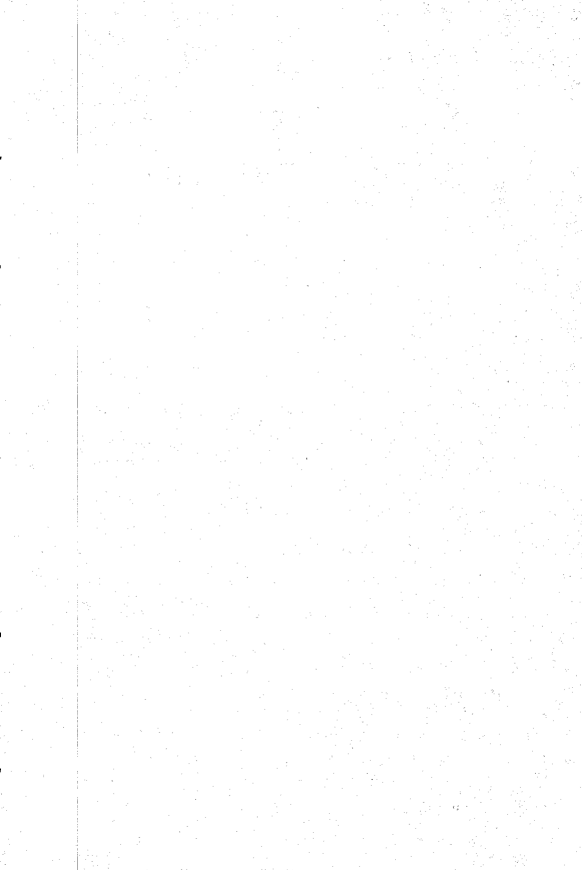
في ضميري دائما صوت النبي
المسرا: جاهد وكابد واتعب
صائحا: غالب وطالب واداب
صائحا: كن أبدا حرا أبي
كن سدواء ما اختفي وما علن
كن عريزا بالعشير والوطن
كن عريزا بالعشير والوطن
كن عريزا بالاسلام قد هيتنا
رب بالاسلام قد هيتنا
فعالي عهدك ما أحييتنا
أو أموت دونه موت البطال
أو أموت دونه موت البطال
خابرا أحيا بروح من شيفل
خاهدا أحيا بجسم من عمل

ولقد كان للرانعى شعره الرصين الذى عاش به مع شوقى وحانظ وغيرهم فى عصر واحد ، ولكنه رأى أن النثر يستجيب فى اداء رسالته الخالصة للاسلام واللغة العربية والقرآن مانتقل الى ميدان النثر يحلق فيه ويعلو ويتصدر .

يقول الأستاذ عبد الرحمن البرقوقى: لست أظن أن هناك من لا يعرف الرافعي بشعره الشاعر النابغ وقد أدى رسالته كشاعر كما أداها غيره من فحول شعراء هذا الجيل الذين أحبوا الشعر العربي وأعادوا اليه ماءه ورونقه وبهاءه ونبيه أغراضه وسرى معانيه .

ولقد اخرج الرافعي قديما دواوينه الشعرية المنوعة المبتكرة البديعة حتى اذا رأى أن المنظوم بطبيعته لا يتسع لتأدية رسالته الشاملة عمد الى أخيه المنثور ، وكان المتوقع أن يكون الرافعي شاعرا فحسب ، ولكنه خالف المعروف عند جمهرة شمعراء العربية واظهر بطلان تلك النظرية المتعارفة بيننا والتي قدها المؤرخ الفيلسوف ابن خلدون من أن الشاعر قلما ينبع في المنظوم وقد اختلف الناس في شأن أديبنا الرافعي فمن راض عنه كل الرضى ومن ساخط عليه كل السخط وأنت اذا حاولت أن تستشف ما وراء هذا السخط رأيت الاعجاب البالغ يتلامح لك ، ولكنه القصور والكسل يحمل هذا الفريق على أن يثور ويسخط .

وللحديث عن الرانعيين بقية وما يزال اسم (أمين الرانعي) وحديثه يرسم نموذجا حيا لخلق الاسلام ولكرامة صاحب القلم .



### الرافعي وإعجاز القرآن

مصطفی صادق الرافعی : امام من ائمة البیان وقام مجاهد مشروع كالسنان فی وجه التغریب والغزو الفسكری سنوات طویلة منذ بدا لطفی السید (استاذ الجیل) عام ۱۹۱۲ یهاجم الفصحی — الی ان مات عام ۱۹۳۷ وهو یقاوم مصطفی كمال اتاتورك وطه حسین وسلامة موسی ویدافع عن الاسلام ، فی البیان والرسالة وعلی صفحات البلاغ وكوكب الشرق وذلك تاریخ طویل علی شبابنا ان یتابعه فی كتب المعارك الأدبیة ویعنینا منه هنا ذلك الموقف الذی وقفه حینما دعا سلامة موسی الی فكرته المسمومة حول میراث المراة ، فنری له هذا الرای الحاسم الذی یقف فیه الرافعی موقف المؤمن الذی یستلهم القرآن فیلهمه ، یقول :

ان ميراث البنت في الشريعة الاسلامية لم يقصد لذاته بل هو مرتب على نظام الزواج منها وهو كعملية الطرح بعد عملية الجمع لاخراج نتيجة صحيحة من العمليتين معا ، فاذا وجب المراة أن تأخذ من ناحية وجب عليها أن تدع من ناحية تقابلها ، وهذا الدين يقوم في أساسه على تربية اخلاقبة عالية ينشىء بها طباعا ويعدل بها طباعا اخرى فهو يربأ بالرجل أن يطمع في مال المراة أو يكون عالة عليها فمن ثم أوجب عليه أن يمهرها وأن ينفق عليها وعلى أولادها وأن يدع لها رأيها وعملها في أموالها ، لا تحد ارادتها بعمله ولا بأطماعه ولا بأهوائه وكل ذلك لا يقصد منه الا أن ينشأ الرجل عاملا كاسبا معتمدا على نفسه مشاركا في محيطه الذي يعيش فيه قويا في أمانته منزها عن مطامعه متهيئا لمعالى الأمور .

فان قلت كما يقول (سلامة موسى) ان في الحق ان تنفق الراة على الرجل وان تقدم له المهر ثم تساويه في المراث قلنا : اذا تقرر هذا واصبح يعمل به بطل زواج كل الفقيرات وهن سواد النسوة اذ لا يملكن ما يمهرن به ولا ما ينفقن منه وهذا ما يتحاماه الاسلام لأن فيه فساد المجتمع وضياع الجنين جميعا ، وهو مقصد بطبيعته القاهرة الى جعل الزواج للساعة واليوم وللوقت المحدد ، ولايجاد لقطاء الشوارع بدلا من أن يكون الزواج للعمر وللواجب ولتربية الرجل على احتمال المسئولية الاجتماعية بايجاد الأسرة وانشائها والتيام عليها والسعى في مصالحها .

ومن هنا وجب أن ينعكس التياس اذا أريد أن تستتيم النتيجة الاجتماعية

التي هي في الغاية لا من حق الرجل ولا من حق المرأة بل من حق الأمة ، وما نساء الشوارع ونساء المعامل في اوروبا الا من نتائج ذلك النظام الذي جاء متلوبا نهن غلطات البيوت المتخربة والمسئولية المتهدمة وهن الواجبات التي القاها الرجال عن انفسهم فوقعت حيث وقعت . ثم ان هناك حكمة سلمية وهي أن المراة لا تدع نصف حقها في الميراث لأخيها يفضلها فيه ، بعد الأصل الذي نبهنا اليه الا لتعين بهذا العمل في البناء الاجتماعي اذ تترك ما تتركه على أنه لامراة اخرى هي زوج اخيها فتكون قد اعانت أخاها على القيام بواجبه للأمة واسدت المامة عملا آخر أسمى منه بتيسير زواج امراة من النساء . فأنت ترى أن مسألة الميراث هذه متغلغلة في مسائل امراة امن النساء . فأنت ترى أن مسألة الميراث هذه متغلغلة في مسائل أمراة امتها ، فأما أذا أريد رجل نفسه وامرأة نفسها وتقرر أن الإجماع في نفسه حماقة ، وأن الحكومة خرافة ، وأن الأمة ضلالة فحينئذ لا نقلب اليه الميراث وحدها بل تنقلب الحقيقة ،

### ويصل الرانعي الى القمة حين يقول:

للمرأة حق وأجب في مال زوجها وليس للرجل مثل هذا الحق في مال زوجه . والاسلام يحث على الزواج بل يفرضه نهو بهذا يضيف الى المرأة رجلا ويعطيها حقا جديدا نمان هي ساوت أخاها في الميراث مع هذه الميزة التي انفردت بها النعدمت المساواة في الحقيقة فتزيد وتنقص أذ لها حق الميراث وحق النفقة وليس له الا مثل حقها في الميراث أذ تساويا . ثم يقول : أنه لا يجوز أن يتكلم في حكمة الدين الاسلامي الا أذا كان قوى الخلق فمان من لا يكون الشيء في طبعه لا يفهم الا فهم جدال لا فهم اقتفاع .

#### \* \* \*

#### آخر العمود:

ان الرجوع الى الدين والى تاريخنا بولد الثقة بالنفس ويدفع الى الشجاعة والتضحية وقد فقت العرب الدنيا بفضل ايهانهم وان توات الكوماندوز العربية في حرب ١٩٤٨ وكان عددها لا يتجاوز ١٥٠٠ جندى يقودهم عدد محدود من الضباط لا يتجاوز العشرة وعلى راسهم الشهيد احمد عبد العزيز لم ينهزم في اى معركة خاضها ضد القوات الصهيونية بفضل عبد العزيز لم ينهزم في اى معركة خاضها ضد القوات الصهيونية بفضل تمسكها بالدين وايمانها . ان عامل التطور في نوعية السلاح عامل هام لا يمكن اغفاله ولكن الايمان هو العامل الحاسم الذي يحدد نتيجة أى معركة ، ذلك أن الايمان هو الروح ، وهو الحافز وهو الامل للمقاتل واذا غاب الايمان تحول المقاتل الى جسد بلا روح والى الة بلا امل .

عبد الرحمن عزام

### الرافعيون

في مدينة طرابلس الشام وقبل قرن من الزمان عرف تاريخ الاسسلام تلك الأسرة الرافعية التي كانت تتصدر مجالس القضاء : وعلى راسها عبد الغنى الرامعي الذي وصفه صاحب كتاب ( نفحة البشام في رحلة الشام ) بأته مغرد عصره ووجيد دهره العلم المغرد والكوكب الأزهر المنير شبيخ العلماء بطرابلس وهو من سلالة الشيخ عبد الرازق الرامعي وقد انتشر مضل هذا البيت الكريم الى آغاق البلاد الاسلامية والعربية وحظيت منه مصر بثمرة في مجال الفكر والتساريخ والسياسة والصحافة تمثلت في مصطفى صادق الرافعي أمير البيان وأمين الرافعي أصدق من كتب في الصحافة وعبد الرحمن الرافعي صاحب سلسلة تاريخ مصر القومي وفي مقدمتها مصطفى كامل ومحمد فريد . وقد عرف المثقفون العرب والسلمون كثيرا عن مصطفى وعبد الرحمن ولكنهم لم يعرفوا الا قليلا عن ذلك الرجل الصامد الذي واحة القوى المختلفة أعزل الا من قلمه وأيمانه ووقف يدافع عن الحق دون أن يخشى شيئًا وقد وصفه محمد توفيق دياب صاحب آلجهاد بأنه وقف من حصن مبادئه على صخرة صلبة عالية لا ترتفع اليها مجريات الحسوادث الواقعة ولا يجذبه عنها ما يجرى به الوادى الخصيب على العمليين من خيرات ونعم ، كلا ولا يزحرحه خطب ملم او عاصفة كاسحة . . وصفه عارفوه بأنه كان طريقة وحدة اداء الأماثة الصحفية وكانت الأمانة في الصحافة الا يقبل فيها اغراء ولا يراعى نسبًا ولا كسبا ولا غنها علم يخدعه زخرف الدنيا ولا مالها ولطالما عرضت عليه المناصب فكان يقول ان مهمتى في هذه الأمة أن أقول ما أعتقد وأن أقوله في الصحافة وقد أدى رسالة الصحافة بكل أمانة سواء في اللواء أو الشعب أو العلم أو الأخبار أو على صفحات الصحف الوطنية خلال عشرين عاما ( ١٩٠٧ – ١٩٢٧ ) يقول انطون الجميل : من رأى أمينًا مكبا على مكتبه من الصباح الى المساء يطالع جميع الصحف الوطنية والاجنبية ويأخذ عنها ما يؤيد عقيدته وايمانه ويطالع كل مؤلف حديث لهذا الغرض وحده ويحرر ويصحح وينقد ويراجع كل ما يكتب في جريدته حتى الاعلانات اتقاء كلمة واحدة لا تنطبق على يقينه ومعتقده والرض ينحت جسمه نحتا والسقم فيه يزيد يوما بعد يوم .

وقد كان من اكبر احداث حياته أنه اغلق صحيفة الشعب حتى لا ينشر بننسة وفي صحيفتة اعلان الحماية على مصر ١٩١٤ وقبل أن يئد جريدته وأن يعرض نفسه للسجن غلال الحرب العالمية الأولى والبريطانيون محتلون لمر ومتحكمون في كل امورها اغلق جريدته الشعب وهي في اوج عظمتها وفي قمة الصحف ذيوعا وعندما اعلن الانجليز (الحماية على مصر) بدعوى زوال السيادة التركية لم يلبث أن أغلق صحيفته حتى لا ينشر ما لا يؤمن به مما فرضته السلطة المحتلة على الصحف . وقد اعتقله الانجليز وزجوا به في السجن أحد عشر شهرا لم تنل من عقيدته ؛ وعاد بعد ثورة ١٩١٩ لينشيء جريدة جديدة هي جريدة الأخبار وفي هذه المرحلة دخل في اخطر مصارعاته مع السياسة فقد اختلف مع سعد زغلول وهو في قمة زعامته وعارض السلوبه في المفاوضات مع الانجليز وذكره بعهود ومواثيق كان سعد قد اعلنها من قبل وضع بها ضوابط للاتصال بالانجليز ثم خرج عنها وكان أمين يعلم مغبة خصومته لسعد ولكنه لم يبال الا أن يقول كلمة الحق مهما كلفه نظا من مسئولية .

يقول الدكتور محمد حسين هيكل: كنت عند أمين الرافعي في مكتبه أيام كان يختلف مع سعد باشا في نظرية المفاوضات وفيما نتحدث أقبل جماعة من الطلبة تقدم اليه احدهم قائلا: اثنا قد جئناك لتبين لنسا ما يضر البلاد من هذا الخلاف الذي بينك وبين سعد فالناس جميعا يعرفون فيك الاخلاص والصدق فكان جوابه:

ان الذى وهبنى قلمى وعقلى اوجب على ان لا أقول الا الحق ولا أصدق بأن الحق يمكن أن يضير . أنما الضرر كل الضرر في الدعوة الى ما ليس بحق واتباعه وسأتابع السير في خطتى أيا كانت النتائج وما أنا براجع عن السير حتى ينفصل رأسى عن جسمى . .

وقد ظلت الأخبار تخرج كل يوم تحمل لواء هذا الرأى حتى اضطرت آخر الأمر الى الاحتجاب ولكنها لم تحتجب الا بعد شهور طوال كان أمين يعمل كل جهده لسبب واحد ذلك أنه كان يفزع لفكرة احتجاب الأخبار .

وكان ذلك مقدمة للنهاية فقد سقط الرجل صريع كلمة الحق . .

وقد كتب في مذكراته يصور هذا الموقف فقال :

اعتقدنا صحة هذا الرأى فأصبح من واجبنا المقدس ان نصرح به وندافع عنه الى النهاية لأن من الخيانة ان نكتم عقيدة وطنية ندين بها بل نحن نعلن اننا مستعدون للاستشهاد في سبيلها وسفك اخر نقطة في دمنا من أجل الدفاع عنها . لقد قمنا بواجبنا الوطني يوم أن استطعنا الى ذلك سبيلا وكنا عالمين حق العلم اننا سنلاقي في هذا السبيل عقبات شديدة تسلبنا راحتنا وهناءنا وقد تودي بحياتنا نفسها كنا عالمين بذلك غلم نتردد ولم ننكص على اعقابنا بل الينا على انفسنا أن نقدم بالارتياح التام كل تضحية لأن الواجب بطبيعته يتتضى هذه التضحية ولما قررت الحكومة الانجليزية بسط الحماية على مصر ابينا كل الاباء أن نكتب كلمة تحت هذا النظام الجديد الا بالاحتجاج عليها و آثرنا اغلاق جريدتنا و عارض الشعب في ذلك وهددنا اذا نحن اقفلناها عليها أن نستمر في اصدارها وأن نسكت على النظام الجديد أن لم

نحبده . هددنا بأشد أنواع التهديد هددنا بالنفى وهددنا بالمشائق وهددنا بالمسائق وهددنا باستخدام كل أنواع القوة ضدنا غلم يتزعزع ايماننا والحمد لله ، بل تلنا لمهددينا أنهم يملكون روحنا ينتزعونها من بين جنوبنا ولكنهم لا يملكون أن ينتزعوا منا مبدأنا الذي نلقى الله عليه .

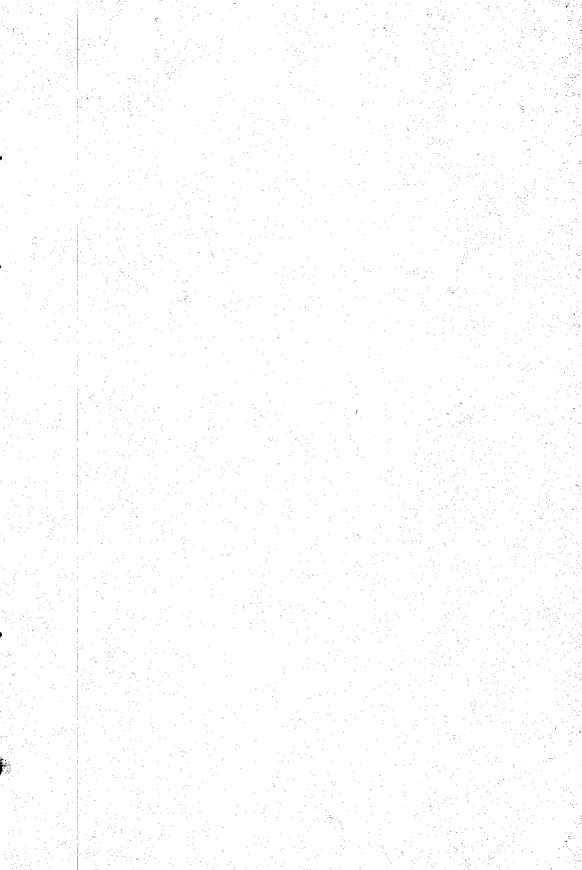
وقد طُللنا مضطهدين أعواما متعددة وادى احتفاظنا بمبدئنا الى تحمل متاعب الاعتقال اشهرا طوالا كل ذلك بقصد التأثير فينا وزعزعة عقيدتنا الوطنية فلم ينالوا منا ماربا ولم يزحزحونا قيد شعرة عن موقفنا .

ولما كان هذا موقفنا بالأمس فسيكون هذا موقفنا اليوم وغدا وبعد غد حتى تنقطع صلتنا بهذه الحياة طالت أيامنا أو قصرت فاننا لا نعبا بحياة نحياها الا أذا وقفناها على خدمة الوطن وفي سبيل الوطن ولا نعبا بحياة الا أذا كان قلمنا حرا يكتب ما يمليه عليه الضمير وما يرسمه القلب .

عندن لا نعبد الا الله ولا نخضع الا لضميرنا ، أما اذا كان معنى الحياة ان الغير يسيرنا واننا نكون آلة في يد كائن من كان غاننا نرغض هذه الحياة ونحتقرها لأننا ما عشنا الا للحرية وما وهبنا حياتنا الا أن نكون أحرارا في عقائدنا أحرارا في أعكارنا أحرارا في أطلنا أحرارا في خططنا .

نقول هذا لأن غريقا من حضرات الطلبة جاءوا الينا واراد بعضهم ان نحطم القلم غلا نكتب الا ما يمليه عليه ضميرنا واراد البعض الآخر ان نكتب ما نشاء ولكن لا تنشر لغيرنا ممن يؤيدون راينا وكل هذا ضغط على حربة الرأى لم نقبله منهم ولن نقبله ولو تألب علينا العالم بأسره لأننا لو سلمنا تحت تأثير تهديد أو وعيد فقد حكمنا على انفسنا بأننا عبيد لفكرة غسيرنا ومتى كنا عبيد الفكرة الغير فان التهديد اذا جاء الينا من الأجانب خضعنا له وبذلك نصبح أبواقا لغيرنا ولقد كنا ولا نزال وسنبقى الى الأبد معبرين عن ضميرنا وحده ولا نقبل أن نشرك احدا في الضمير الذي به نحيا وبصوته نسترشد وبأمره نهتدى وفي سبيله نموت » .

هذه صفحة مشرقة من المفهوم الوطنى القائم فى اطار الاسلام فى مرحلة واجه فيها النفوذ الأجنبى من تلك الأقلام المؤمنة بالله الصامدة فى سبيل كلمة الحق التى ما كانت لتتراجع ابدا أمام صولة الظلم والاستعمار ومن هؤلاء كان ذلك الجيل العجيب: مصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش . وكان الرافعيون قادة هذه المدرسة وهذا الاتجاه .



### حقائق عشر في حياة « إقبال »

ما يزال « اقبال » علما على خط واضح في النكر الاسلامي الجديث لا يمكن تجاهله ، وهو خط اصيل مستمد من حركة الينظة الإسلامية التي بداتها حركة التوحيد في الجزيرة العربية ، والتي كانت تحاول ان تعالج أكبر المشكلات النفسية والاجتماعية في قارة المسلمين الهندية وهي غلبة الجبرية والتواكل والعجز عن مواجهة الغزو الفكرى الغربي وظك تضية عالجها أقبال عن بلاده الهند الاسلامية ولكنها كانت في الواقع ولا تزال عالجها أقبال عن بلاده الهند الاسلامية ولكنها كانت في الواقع ولا تزال قضية العالم الاسلامي كله ، وما تزال كلمات اقبال حية نابضة تستثير المشاعر وتهز النفوس حتى الآن ، لقد اختار ( اقبال ) اسلوب الشعر المتعبر عن رأيه ولطرح مفهومه في هذه القضية ، لقد درس اقبال الاسلام وقهمه فهما وأفاد من دراسات الاقتصاد والفلسفة في المانيا وانطنرا ، ووقف من حضارة وأفاد من دراسات الاقتصاد والفلسفة في المانيا وانطنرا ، ووقف من حضارة الغرب موقف الأصالة والتحرر فهي لم تستوعبه أو تحتوه ولكنه كان قادرا لعبق خلفيته الاسلامية وفهمه لوجود أمته الإسلامية وكانها الذي له طامعة الغربة حكان قادرا على دحض فكرة التبعية الغربية بل أنه كشف عن العباد الحضارة الغربية وعجزها عن العطاء للهجتمع الاسلامي ،

وبالرغم من كل ما يؤخذ على لقبال من انه اتخذ اسلوبا فلسفها في تقديم مفهومه للاسلام ، الا أنه لا يؤخذ عليه أنه خرج عن مفهوم أهل السسنة والجماعة بحال .

#### ويمكن القول أن أقبال كشف عددا من الحقائق الهامة:

اولا — كشف عن الدور الضخم الذى حقته الاسلام وحضارته في تقديم المنهج العلمى التجريبي الذى أقامت عليه أوروبا الحضارة الجديدة وقد عاب على العرب تجاهل هذه الحقيقة أو انكارها زمنا . . يقول : لقد كانت أوروبا بطيئة يوما ما في ادراك الأصل الاسلامي لمنهجها العلمي وليس ثهة ناحية واحدة من نواحي الازدهار الأوروبي الا ويمكن ارجاع أصلها الي مؤثرات الثقافة الاسلامية والعقلية العربية بصورة قاطعة . وتقدي كل هذه النواحي في كل فروع العلم والبحث العلمي وظروف التجربة واللحظة والمقاييس التي أدخلها العرب الى العالم الأوروبي .

ثانيا \_ كان شديد الإنكار على الأفكار الاعجمية التي تسريت الى الفكر

الاسلامى من الفكر الواقد وخاصة فى مجال التصوف الفلسفى والتى تغلقات فى احساء الجسم الاسلامى على نحو دفع المسلمين الى الانسحاب من ميدان الحياة وانطووا على انفسهم وآثروا العزلة على الحياة الاجتماعية بينما الاسلام دين الجهاد والكماح والاصطدام بالاوضاع الفاسدة فقد كانوا بالليسل رهبانا وبالنهار فرسانا بينما عاد الشرقى المسلم فى بعض جهات الشرق الى الاستكانة مع تصوف البوذية والعجم من جديد .

ويقول: لقد قصد الرسسول صلى الله عليه وسلم الى انشساء أمة صاحية .

ويقرر اقبال ان الأمة الاسلامية لم تتأخر ولم تتراجع الى السلبية القاتلة (تصوف البوذية والعجم من جديد) الا بعد انهيار سلطانها الساسي و دخول القيادات القرمطية الفارسية بمختلف أفكارها الهارية الداعية الى الهرب من الحياة والداعية الى قتل الذات وافنائها ، وكل أمة يصيبها ضعف كالأمة الاسلامية تتبدل أفكارها وتجمل الاستكانة في أعينها وتركن الى ترك الدنيا وفي ترك الدنيا تخفى ضعفها وهزيمتها في تنازع النقاء ، وان تلك النظريات التشاؤمية في مختلف الدوائر المنحرفة قد استمدت زادها من الفلسفات اليهودية والمسيحية ،

شالنا سكشف اقبال عن اخطاء التفسيرات التي قدمها الأحبار والرهبان خطيئة آدم أو افتداء السيد المسيح لخطيئة البشر . ويقول اقبال الذا درسنا القرآن نجد الله صحح المفاهيم التي أخطأ النظر فيها قارئو العهد القديم والجديد حين أوضح أن الله سبحانه جعل الأرض مستقرا ومتاعا ومكانا للسعى وتحكينا للمعاش ولم يجعلها لعنة أو ساحة تعذيب سحنت فيها البشرية الشريرة العنصر بسبب ارتكابها الخطيئة . ولقسد تاب الله تبارك وتعالى على آدم وغفر له . ثم أن عمل الخير لا يمكن أن يكون قسرا بل هو خضوع عن طواعية واختيار للمثل الأخلاقي الأعلى خضوعا ينشأ عن تعاون الذوات الحرة المهتازة عن رغبة ورضى والكائن الذي قدرت على حركاته ميكانيكية الجبرية هو كالالة لا يقدر على فعل الخير .

رابعا ــ هدم اقبال تظرية وحدة الوجود بكل مفهوماتها المنفصلة عن روح التوحيد وقال ان محى الدين ابن عربى فسر آيات القرآن الكريم على الساس مذهب وحدة الوجود اى جعل مسالة وحدة الوجود عنصرا هاما فى الفكر الاسلامى اصطبغ به كل شعراء العجم فى القرن السادس الهجرى وان هذه الافكار دخيلة على الاسلام وماخوذة من الجيتا الهندية وان شعراء الفرس حين خاطبوا القلب فى البات وتوكيد وحدة الوجود كانوا اشد خطرا واعنف أثرا حتى شاعت هذه المسالة بين العامة فسلبوا الأمة الاسلامية الرغبة فى العمل ، وهذا ما دعا اليه سبنوزا .

ومن هنا كانت دعوة اقبال في مواجهة فساد المفاهيم الفلسفية الصوفية التي اذاعها ابن عربي والحلاج وغيره لتحرير المسلم من الياس والتواكل ودفع المسلمين الى العمل . فقد حاول أن يبعث في شعره روحا جديدة

فى العالم الاسلامى ليخرج الشرق العربي والهندى والفارسي من الظلمات الى النور ومن الضعف الى القوة وهو فى دعوته يضع العلاج الناجح لرضى العزيمة وضحايا القنوط واليأس وقد كان من اعداء الياس والتواكل •

خامسا \_ كان يرى فى القرآن الكريم أعمالاً وحقائق لا أفكارا ، وكان يرى القرآن أوامر ونواهى ، ويعتقد أن كل آية تنطوى على حركة وحياة تدفع المسلمين الى الأمام عن طريق الفتح وأن الاسلام كشف القناع عن أسرار الكون .

سادسا ـ يرى اقبال ان الاسلام ليس وطنية ولا هو امبراطورية وانما عصبة أمم فهو يعترف بالجنسيات ويعترف بالحدود والحواجز الجغرافية وسواها من باب العلم بالشيء نقط وليس لتضييق الأنق الاجتماعي وتحديده وكان يتول: ان اخطر ما يهدد حياة العالم الاسلامي هي الوطنية المنفصلة عن الدين .

سابعا ـ دعا اقبال الى وجوب دعم الذات التى تقوى وتعد نفسها لكفاح دائم متواصل لا يعرف أناة ولا هدوءا . ويقول أن الجهاد الدائب هو حافظ الحياة وأن الجهاد في سبيل المقصد أعظم لذة من بلوغه . أن الأقوام المغلوبة هي التي خدعت الأقوام المغالبة عن نفسها وزينت لها فكرة نفي الذات ؛ على الانسان أن يقدر نفسه حق قدرها وأن يجعلها في المحل الأسمى أذ الانسان أعلى الخليقة والعالم كله مسخر له .

وقد استهد اقبال مفاهيمه من كلمات الله تبارك وتعالى: (( ولقد كرمنا بنى آدم) وأن الأنسان مستخلف لله في الأرض وقد سخر له تبارك وتعالى قوى الكون . ويقول : أن حرية الانسان تتركز في أمور ثلاثة : ( الأيمان التفكير ــ العرفان ) والفرد يجتاز كل مرحلة منها حسب قدرته وأرادته ويتقمص الايمان بالطاعة والرضى بأحكامه ومبائله وهذه الطاعة مع الانقياد لا تمنع المرء عن السير في جادة ارتقائه الذاتي .

ثامنا \_ يرى اقبال أن الخطر العظيم الذى يهدد الاسكلم هو روح العصبية في الشعوب: تلك الروح التي لها دلائل كثيرة في معظم البكد الاسلامية ، وأن أمما مسلمة دعتها العصبية الى الانحراف عن جمهور المسلمين وأخذوا يفخرون بما كان لهم من تاريخ قبل الاسلام ، وقد أشتد الشعور الجنسي في تركيا ومصر حيث أخذ الناس يفخرون بتاريخهم الوثني القديم بخواتينه وفراعنته .

ويقول : ليس في الاسلام قوميات ولا هو نزعة امبراطورية ، بل هو جمعية أمم .

تاسعا \_ يرى الحمال أن الراسمالية والشيوعية هما غرعان من دوحة المادية وأسرتان للحضارة الغربية ، احداهما شرقية والأخرى غربية ، يلتقيان في النسب المادي والتفكير المادي والنظر المحدود الى الانسان . .

أن الرأسمالية والشيوعية يلتقيان على الشره والنهامة والقلق والسامة والجهل بالله والخداع للانسانية . الحياة عند الشيوعية « خروج » وعند الرأسمالية « خراج » والانسان البائس بين هذين الحجرين قاروره زجال ان الشيوعية تقضى على العلم والدين والفن ، والراسمالية تنزع الروح عن أجسام الأحياء ، وتسلب القوت من ايدى العاملين والفقراء . لقد رايت كلتيهما غارقتين في المادة جسمهما قوى ناضر وقلبهما مظلم غاجر .

عاشرا \_ يقرر اقبال أن الحضارة المعاصرة غير قادرة على اسعاد البلاد الاسلامية واعادة الحياة اليها . هذه الحضارة التى اشرفت على الموت لا تستطيع أن تحيى غيرها . فقد جزت من احسان هذه البلاد الشرقية اساءة من جانبيها وكافأت خيرها بشر ، فقد منحها الشام نبيا رسالته العفة والمواساة والرحمة ومقابلة الشر بالخير ، والظلم بالعفو وقد منحته أوروبا \_ بدورها ومقابل ذلك \_ الخمر والقمار والفجور وهجوم المؤسسات . ويدى اقبال أن الحضارة ملوثة غير عفيفة . . وقد جردها تلوث الروح من الضمير الطاهر والفكر السامى والذوق السليم فتسلط عليها القلق من الضمير الطاهر والفكر السامى والذوق السليم فتسلط عليها القلق وهى حضارة شابة بحداثة سنها ولكلها محتضرة تعانى سسكرات الموت وهى حضارة شابة بحداثة سنها ولكلها محتضرة تعانى سسكرات الموت وان لم تمت حتف انفها فستغتصر وتقتل نفسها بخنجرها .

#### آخر العسامود:

لا تزين مقامك على الشاطىء لأن هناك في الاعماق صوت الحياة ، فغص في البحر وصارع الأمواج ، فان خلود الحياة في الجهاد ، أنا صوت شاعر الغد وفاكهتى ليست لهذه السوق ، وأن هذا الصوت لقافلة اخرى أنا العاشق والصراخ ايمانى وضجيع الحشر معشوقى ، انظر الى نفسك فان قوة الطوفان كامنة فيك . اجعل أشسعارك في كل زمان ، لا تخلف الميعاد لأنك لو غيرت نظرتك فالعالم يتغير لك . . أن المسلم ليس يتعبد لأحد سوى الله وهامته لا تنحنى لأى فرعون على الأرض ، أن نسبك ليها المسلم هو الدين فان لم تثبت عليه طرت أنت من هذا العالم مثل غيسار الطريق .

(( القبال ))

# وأنت أيضًا : فهمت خطأً عن الإسلام

كانت الأغنية الشهورة في مختلف أجزاء هذه المنطقة الطويلة المندة بين المانيا وابطاليا تقول : (( أوخدوا )) أو ما معناه ( وانت ايضا ) .

فلما أرادالمهندس محمد توفيق أحمد أن يتحدث مع الناس عن الاسلام ، اشترى عشرين أو ثلاثين لوحة من الساج وكتب عليها هـذه العبارة : (وانت أيضا : فهمت خطأ عن الاسلام ) .

وكان المسافر في قطار الشرق لا يخطىء بصره هذه اللوحات المنثورة في المحطات على طول الطريق ، من النهسا الى زيورخ الى بادن وغيرها فيعجب لهذه اللوحات التى استهل بها هذا الرجل عمله قبل خمسين عاما يدعو الناس الى الاسلام والذى ما زال ممسكا بزمامه وقد ارتفع فوق السبعين من العمر يعمل في صمت واخلاص قاصدا وجه الله وحده .

وظلت اللوحات معلقة بعد أن عاد الى مصر سنوات طويلة ، يرسل باشتراك بقائها في المحطات ، وقد وضع عنوانه ليكتب له الناس ، وكانت سيعته خلال السنوات التي اقامها هنك قد المتدت الى كل مكان ، غد كان يعتد الندوات ويلقى المحاضرات ويكتب في الصحف ويطبع الرسائل .

لقد علمت خطأ عن الاسلام : ان كلت تريد ان تعرف الحقيقة فاكتب الى فلان فاذا ارسلت اليه ارسل لك كتبا صفيرة موجزة وقال لك : ارسل لى اسماء خمسة من اصدقائك ما يلبث أن يرسل لهم بطاقاته وكتبه .

وقد امتد عمله في النمسا والسويد والنرويج ونرنسا ، واليوم نسال منقول انه وصل الى أمريكا الشمالية والجنوبية وأمريكا اللاتينية .

نما هذا العمل الصامت الخالص لوجه الله وفى سبيل التعريف بالاسلام وتحرير مفاهيم حتى جاءت بطاقات الدخول فى الاسسلام تحمل ٢٦٥٠ وقد كتب الى مائة الف من البشر بلغهم حكم التوحيد فكسب منهم اصدقاء وكسب منهم مسلمين ونشأ من خلال ذلك فى هذه الأقطار مجتمعات اسلامية مسغيرة ، وما تزال الرسائل تحمل له كل يوم مئات يرد عليها ويعالج امور العلها ويحل لهم مشاكلهم .

يتحدث المهندس محمد تونيق احمد فيقول : اسست دار تبليغ الاسلام عام ١٩٢٦ لاعطاء الاجانب فكرة صحيحة عن الدين الاسسلامي بلغائهم الانجليزية والفرنسية واليونانية ورسائلها مترجمة الى اللغات الحية والاسبرانيو والتثنيكوسلوفاكية والألمانية والايطالية والاسبانية وهي تنشر مجانا في جميع بقاع الأرض ، وقد حققت احسن النقائج فان الوف المثقفين في انحاء العالم قد اقتنعوا برسالة الاسلام الحقة ، وفي النية اصدار دليل المسلم مترجما الى جميع اللفات الحياة ليستعين به الأجانب على معرفة تفاصليل الاسلام ودقائقه ، كما اصدر بطاقات في حجم تذاكر البريد تحمل رسومات ذات معنى سام : ومنها بطاقة نكرى فتح الأندلس وفتح القسطنطينية وبطاقة بيت المقدس .

بدا المهندس محمد توفيق احمد عمله هدذا في اوروبا نفسها ، حبن دهب اليها طالبا للدراسة فاتصل بالناس واحس بشوق النساس هناك الى معرفة هذا الحق وكان النساس يتحدثون اليه متسائلين مستفهمين . هنالك شعر بالمسئولية ، واحد يعمل ، يستأجر احيانا قاعات للاجتماعات ، ويعلن عن ذلك في الصحف فيجتمع الناس له من كل مكان ويظل يتحدث بالألمانية عن الاسلام ومفاهيمه الاجتماعية ويجيب على الأسئلة ثم يتصل بالصحف التي تنشر له محاضراته كاملة امثال الدكتور أ، ف، بلو رئيس الصحف التي تنشر له محاضراته كاملة امثال الدكتور أ، ف، بلو رئيس عورير جريدة سويسرا الحرة التي كانت تصدر في — بادن — وكان ذلك هو منطلقه الأول الذي عاش له خمسين عاما وما زال يواصله حتى الآن ، قصة طويلة وذكريات عزيزة تكشف عن صدق وايمان عميق وعمل متصل ، خالص لوجه الله دون دعاية واضحة ،

يقول: مهمتنا الأساسية هى تبليغ دعوة الاسلام ليأخذ العالم بأسره فكرة صحيحة عن تعاليهه السامية . ويتحدث عن بعض ما صادقه من تضايا كان من اهمها تزويج بنات المسلم المقيم في أوروبا الخمس ، فقد ارسل الى تلاميذه الذين آمنوا بالله يدعوهم الى زيارة أخيهم المسلم وخطبة بناته وسرعان ما تحقق تزويج بناته الخمس من هؤلاء المسلمين الأوروبيين ، كذلك فقد كتب الى مدير السجن يرجوه أن يغير نظام طعام المسجون المسلم الذي يحرم عليه دينه أكل لحم الخنزير بعد أن أضرب عن الطعام وكتب الى شيخه .

كتب اليه احد تلاميذه يقول انه نقل الى مكان بعيد لا يستطيع فيه أداء صلاة الجمعة الجامعة فكتب الى رئيسه يشرح له هذه القضية ويطلب اليه باسم الايمان بالله أن يمكن هذا الرجل من البقاء فى مدينة يستطيع فيها الصلاة وتعددت الرسائل بينه وبين هذا الرئيس الذى كان قاسيا فاذا به يطلب اليه فى ختام المرحلة أن يرسل له رسائل الاسلام ثم فاجأه بأن أعلن السلامه هو بينما نقل ذلك المسلم الأول الى مدينة بها مسجد جامع وكانت فرحة مزدوجة .

والمهندس محمد توفيق احمد صديق قديم للأستاذ العلامة محمد فريد وجدى ، ويقول : عرفته وأنا حدث اذ كان والدى يحكى لنا عن ـ وجدياته ـ

مما جعلنا نتعلق بوجدى ونحبه ونقدره ، كان ذلك عام ١٩٥٩ ، وقد عرفت وجدى كاتبا وصحفيا ومؤلفا وباحثا ، وكان أول لقاء معه عام ١٩١٩ ، وكان ذلك امنية غالية منذ سن الحداثة في منزله ، ورايت مطبعة دائرة المعارف التي كان يعمل في هذا الوقت على اصدارها ، وكان رحمه الله يعتقد أن الأمم لا يستقيم امرها الا بشكائم ادبية تنزل من عقولها ، وتتحكم في أهوائها ، عقد أثبت العلم أن الاباحة كانت دائما السبب الرئيسي لكل انحلال طراعلى المدنيات القائمة .

علما أصدرنا مجلة البريد الاسلامي بدا يكتب المتتاحبتها منذ ظهورها حتى قبيل وغاته .

للأستاذ توفيق تجربة واسعة في مجال النباتات واثرها النافع من متاعب الهضم وامراض المعدة .

ويقول الأستاذ محمد توغيق أحمد أنه تأثر في القديم بالامام الغرالى وفي الحديث بالمرحوم غريد وجدى ، ويقول : مع ذلك أشعر باستقلال ننكيرى غيما أقرا لهما أو لغيرهما . ويحكى المترجم له كيف أنه عندما قرا أعلان غريد وجدى عن دائرة المعارف أخذ يجمع مصروفه ويدخره حتى يتمكن من أرسال ثمن الدائرة بالبريد ، وكان رجاؤه الى وجدى أن يرسل له بعض اجزاء الدائرة مجلدة وحجز بعضها حتى يرسل له جنيها آخر هو غرق التجليد ، ولكن سرعان ما وصلت اليه دائرة المعارف كاملة الأجزاء مجادة ، مع خطاب رقيق من وجدى يحيى فيه رغبته في المعرفة وحرصه على اقتناء الكتب المجلدة حفظا لها من التلف .

وقال له في ختام خطابه: ارجو أن تعتبر الثمن كله قد تسدد ، ويقول: أن هذه الروح المرتفعة عن الماديات قد زادتني تعلقا بشخص هذا الرائد العظيم رحمه الله .

وقد اصدر الأسستاذ محمد توفيق احمد مجلة ( البريد الاسلامى ) عام ١٩٤٣ وقد جعل اساسها التقوى التى شارك فيها منذ اكثر من عشر سنوات قبل ذلك ، واذا كنا اليوم في عام ١٩٧٧ فان هذا الداعية المسلم الصامت يكون قد أمضى أكثر من خمسين عاما في مجال الدعوة الاسلامية في مجالات عجز الكثيرون عن العمل فيها وتحاموها لكثرة متاعبها ومشتتها ، لكن هذا الرجل بطبيعة تركيبه النفسى والروحى كان معدا اعدادا ربانيا لمثل هذا العمل ، بما عرف عنه من صبر وسماحة وايمان فضلا عن ذكائه وقدرته على مخاطبة العقول والقلوب .

وعندما كتبت دراستى عن غريد وجدى لم أجد من يساعدنى على استكمال الفجوات الواسعة في حياته وفكره بعد أن بحثت وطال بحثى في آثاره ، ولذلك نقد وجهت اليه أكثر من سبعين سؤالا تفضل حفظه الله واطال عمره بالرد عليها وحقق لى ما لم استطع أن أحصل عليه وكأننى عاشرت غريد وجدى وتحدثت اليه وعرفت حوانب حياته الداخلية والخارجية وانى لأرجو أن أنشر هذه الأسئلة واجاباتها كما تفضل بها كاتبها .

ولم يقف امر الأستاذ محمد توفيق احمد عند هذا بل انه تفضل بالبحث عن رسالة محمد فريد وجدى التي كتبها الى مؤتمر الأديان الذي عقد في اليابان عام ١٣٢٣ ه وقد استطاع الحصول عليها من صديقه الشيخ مصطفى حسن الجنيدى ثم يقدم هذه الإجابات الرائعة في اسلوب من التواضع فيقول:

هذه دردشة على السجية مخذوا منها ما شئتم ، وهذبوها على منهجكم ،

ومن اعجب ما يمثل هذا الرجل الكريم هو انه لا يدخل احدا في الاسلام الا بعد أن يترك له الفرصة مرة ومرة حتى يصل الى ذلك برضاه وباقتناعه وبعد أن يعمق في نفسه ويصل الى القرار .

يتول: طلبوني بالتليفون أن هناك سيدة أوروبية قد جاءت إلى ألبلاد وقرأت وسمعت ورأت ثم فكرت في الاسلام فهي تريد أن تقدم من أجل ذلك قال: قولوا لها: أننا نريد أن نراها في لقاء حر أولا ؛ فلما جاءت تحدث اليها وأعطاها مجموعة من الكتب وقال لها: أقرئي وتمهلي وفكري كثيرا قبل أن تقطعي برأى قد ترجعين عنه من بعد أو تظنينه شعورا عاطفيا سريعا وترك لها فرصة أخرى استمرت وقتا حتى قالت هي : الآن وقد تم الاقتناع عقلا وقلبا . هنالك جاءت مصرة على أن تعلن اسلامها ، وتلك حنكة الخبر وبراعة الداعية الذي يلتمس في طريق عمره روح الاسلام مقتديا بالرسول السكريم .

## الدكتور محمد حسين هيكل

اجاب الدكتور محمد حسين هيكل مؤلف كتاب حياة محمد عن تساؤل رده الكتاب عن الأسباب والدواعى التى دفعت هـــذا الكاتب السياسى الذى كان غارقا في الصحافة السياسية سنوات طويلة رئيسا لتحرير جريدة السياسة والذى كان أحد دعاة الأدب الغربي والحضارة الغربية كيف أمكن أن يفلت من هـــذا النطاق المحكم: نطاق التغريب فيحمــل لواء الدعوة الى الحضارة الاسلامية ولا يرى سبيلا لنهضة هذه الأمة الا عن طريق الاسلام.

وقبل أن نورد الاجابة التي قدمها الدكتور هيكل نقول أن هذا الرجل كان قد نشأ في اطار ( الجريدة ) التي كان يصدرها قريبه ( لطفي السيد ) وأنه تشكل في جو الاستعمار البريطاني والاقطاع والتبعية التي كان يعيشها كبار الملاك للنفوذ الأجنبي وأنه عمل منذ عاد من أوروبا مع أحد الأحزاب السياسية التي كانت توصف بأنها من الاقليات والتي كانت معروفة بولائها للنفوذ الأجنبي .

ولكن : كان الدكتور هيكل يتميز بالرغم من كل هذا الجو بأن له شخصية خاصة كان متطلعا إلى مثل أعلى بالنسبة للنهضة في الشرق وكان يدعو الى الاقتباس من الغرب ولكنه لم يكن تابعا أو داعيا الى تبعية .

ولذلك نجد له تلك المواتف العديدة التي تجعله متميزًا عن تلك الجماعة التي كانت تحمل لواء التغريب وتمعن في التبعية امثال طه حسين ومحمود عزمي وعلى عبد الرازق ،

نجده مثلا يرغض أن يقوم ناد دولي للفسكر يتبع فيسه الكتاب العرب والمسلمون كتاب الغرب ، يقول : أن النتيجة المنطقية من تأليف هذا النادي أنها هي أن يصابح الأبانب مسيطرين على الأدب العربي وليس هذا الاصورة من النوادي الأخرى التي سعى لانشائها بعض الأجانب المقيمين في مصر بحجة توثيق العسلاقات وكانت النتيجة أن أصبح دارا للاحتفاء بالغريبين وتكريمهم دون غيرهم من أدباء البلاد الشرقية ، أنها أنهم أن بكون هناك ناد المقلم أكثريته من الأدباد الشرقيين وأن يكون الجميع ممن يكتبون أو يؤلئون باللغة العربية ولو كانت جنسية بعضهم ليست الجنسية العربية .

وهو فى هذا يخالف طه حسين صاحب فكرة النادى الدولى ، كذلك فهو يخالف فى موقعين آخرين : فى آراء المستشرقين ووجهة نظرهم فى الاسلام والعرب ، وفى اثرهم فى شئون السيطرة الاستعمارية .

ولقد الزعج طه حسين اشد الزعاج عندما اخذ صديق عمره (هيكل) يتجه اتجاها آخر وخاصة عندما هاجم هيكل اتجاه طه حسين في كتابة السيرة ووصفه بأنه اتجاه خاطىء حين قال : انه يعلم ان كثيرا من هذه الأساطير التي يرويها انما هي بعض الاسرائيليات التي روجها اليهود بعد عصر النبي متأثرين بحقدهم على محمد لأنه حاربهم وأجلى الكثيرين منهم عن بلاد العرب ومهد بذلك لاجلاء البقية الباقية بعد زمن قصير من وفاته متأثرين بحفيظتهم على المسلمين حفيظة جعلتهم يروجون الألوف من الاحاديث الكذوبة على النبي ومن القصص التي تنافي تعاليمه منافاة صريحة .

ثم تساعل : ماذا يكون هذا الدامع القوى الذى دمع طه حسين الى هذا ؟.

وبعد . . منعود الى اجابة الدكتور هيكل على التساؤل عن السر في كتابته « حياة محمد » ، يقول :

فكرت في وضع كتاب عن حياة النبي العربي منذ صيف ١٩٣١ وانما دعاني الى هذا النفكر أنني كنت عظيم الثقة بالعلم والطريقة العلمية العربية وانها ستؤدى بالانسانية الى معرفة حقيقة الكون معرفة هي ملاك سعادة الانسانية وظلت ثقتي هذه قائمة حتى أعلنت الحرب الكبري وكان أكبر رجائي اثناء ذلك أن اسبغ في حياتنا في الشرق صورة من ثقافة الغرب وأتبه وفنه .

فلما وضعت الحرب أوزارها لبثت انتظر نتائجها العالمية في السلام العام وحرية الشعوب وحقها في تقرير مصيرها وكانت السنون كلما توالت بعد الصلح تفتح عيني على حقيقة بدأت تقوى صورتها عندى حتى بلغت غاية القوه في عام ١٩٢٠ : هذه الحقيقة أن العالم يعانى قبل كل شيء ( أزمة روحية ) دفعت كتاب الغرب وغلاسفته الى التماس العلاج لها في غلسفة الهند الروحية والى جانب هذه الحقيقة لاحظت في اتجاه السياسة الأوروبية ظاهرة غريبة تلك هي نشاط التبشير المسيحي في الأمم الاسلامية وتأييد السياسة الغربية في ذلك الوقت لأنصار الجمود . أذ ذلك رأيت أن أدرس لعلى أجد في حياة النبي الوسيلة لعلاج أزمة العسالم الروحية ولانهاض الشرق نهضة تبعث فيه حياة جديدة لحياة الغرب بعد القرن الخامس عشر .

وبدات دراستى لكتاب السيرة لابن هشام ثم اطلعت على مؤلف بالفرنسية لأميل درمنجم ثم قرات عدة كتب اخرى اقتنعت بعد قراعتها بأن هذه الدراسة جديرة بأن تهدى العالم كله سبيلا جديدا للحق اذا هى تمت بروح علمى وقد التهى الكتاب على الصورة التي رجوتها وان كان نطاق البحث قد ازداد وترامى الى ابعد مما كنت اتوقع الني وجدت في دراسة النبي العربي ودينه وتعاليمه والحضارة التي وضع اساسها ما خلق امامى عالما جديدا

من عوالم التفكير لم يكن ذهنى متجها اليه من قبل واعتقد انى لن استطيع التحول عن مكرة قائمة عندى وهى بحث الحضارة الاسلامية بما يمكن للباحث استنباطها من الكتاب الكريم ومن الحديث ومن عهد النبي نفسه .

هذا ما كتبه الدكتور هيكل عن هذا التحول الخطير الذي وقع له ونستطيع أن نضيف اليه ما أورده في مسدر كتابه ( في منزل الوحي ) وهو اعتراف مكتوب بأنه وجد أن أي أسلوب غير الأسلوب الاسلامي في بناء هذه الأمة لا يؤدي وأنه جرب أسلوب العودة إلى الفرعونية ووجدها عملا عاشلا باعترافه وجرب أسلوب التبعية الغربية ووجده كالبذر تلقيه في الأرض فلا ينبت .

والحق أن هيكل هو واحد من هذه المدرسة التى عادت الى الأصالة بعد أن تبين لها فساد الطريق الذى سارت فيه وأنهم لم يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون ، عاد منصور فهمى واسماعيل مظهر وهيكل ولم يبق على الاصرار غير الدكتور طه حسين .

يتول الاستاذ المازنى: كنت اتصور الدكتور هيكل اجنبيا طاب له المتام ولكنه بقى محتفظا بخصائصه التى جاء بها ولم يتاقلم ولكنى كنت اعود الى ما يكتبه فى السياسة فاستغرب ، ذلك أن روحه هى روح المؤمن عميق الايمان ، ومضت الأيام فعرفته وكتب لى الحظ أن اعمل معه وأن أكون أحد أعوانه فى السياسة فلما شرع ونحن فى غمرة ثقيلة من المشاغل السياسية (حياة محمد ) كنت واحدا من القليلين الذين لم يستغربوا هذا الاتجاه ولم يقع منهم موقع المفاجأة بل كنت على يقين جازم بأنه به بغضل استيلاء روح الايمان على نفسه لل اقدر من يكتب عن حياة محمد ، لقد اغتبطت لأن نظرتي لم تخطىء حين اعتقدت من قبل أن في هذا الرجل كنزا من الإيمان ،

وصدق المازني ولقد كان الدكتور هيكل حقا صادقا مع نفسه فانه سرعان ما أتجه وجهة الأصالة وفارق معسكر التفريب واختلف مع طه وغيره . ولم يضر منه ذلك شيئا .

غير أن هناك ملاحظة صغيرة نوردها (للتاريخ): أن المنهج الذى التخذه الدكتور هيكل في كتابه (حياة محمد) بالرغم من أنه كان في ذلك الوقت ضربة للتغريب وغرحة للمؤمنين الا أنه لم يخلص خلوصا كاملا من التبعية فقد وقف هيكل عند الإسراء وعند المعجزات موقفا غامضا وكان بدؤه الدراسة من كتاب أميل درمنجم قد أوقعه في مزالق كشف عنها الكتاب المسلمون في هذه اللحظة ومن بعد .



# على أحمد باكثير فتى الأَحقاف

كان نمونجا رائعا من نماذج الشخصية المسلمة في مجال العقل وفي مجال الخلق ، بدأ حياته كما أتمها : قوى الذاتية عالى الصوت عميق الايمان ، ملينا بالصمود ، جهيرا بالحق واضح العبارة ، يعيش في الضوء والوضوح ، ويقول كلمته في صدق الواثق واصرار صاحب العقيدة ، وهو الى ذلك : الرقيق الدمث ، حلو الحديث الملىء سماحة ولماحية وعدوبة ، البارع النكتة الطلى الفكاهة ، فهو شخصية جامعة عقلها آية في الذكاء والمهم وقلمها آية في البراعة في صناعة الفن الأدبى الذي أحبه وتخصص والمهم وقلمها آية في البراعة في صناعة الفن الأدبى الذي أحبه وتخصص فيه ، فيه أصالة العربي وايمان المسلم وفيه تلك اللوذعية الصادقة التي تصدر عن الفة بالنفس وحب الناس ، وصمود في مواجهة خصوم العربية والاسلام بالكلمة الصادقة والقلم القادر والفن الأصيل .

ذلك هو متى الأحقاف : على أحمد باكثير الشاعر الأديب الذى ودع عالمنا بعد حياة قصيرة لم تتجاوز الستين ، غير أنها عريضة خصبة بما قدم خلالها من نتاج أدبى بارع منوع فى ذلك المجال الذى اختاره لنفسه وعمل ميه منذ مطالع شبابه مجودا مؤمنا بأنه فى سبيل كلمة الله العليا ، ومن ثم كانت امانته منذ يومه الأول لمواجهة التحدى الخطير : تحدى الصهيونية بالمسرحية التى كانت لأول مرة تسير فى طريق المفهوم الاسلامى الأصيل فنا ومادة ، اسلوبا ومضمونا .

يقول : على اثر حرب فلسطين التى انتهت بانتصار اليهود على الجيوش العربية مجتمعة : انتابنى اذ ذاك شعور بالياس والقنوط من مستقبل الأمة العربية وبالخزى والهوان مما اصابها ، احسست كان كل كرامة لها قد ديست بالأقدام فلم تبق لها كرامة تصان ، وظللت زمنا ارزخ تحت هذا الألم المض الثقيل ولا ادرى كيف انفس عنه . ولعل ذهنى في خلال ذلك كان يبحث عن الموضوع دون ان اشعر ثم اهتدى اليه ذات يوم اذ تذكرت فجأة تلك الأسطورة اليونانية التى خلدها سوفكليس في مسرحيته الرائعة ( أوديب ملكا ) فأحسست أن فيها لا في غيرها المتنفس الذى انشده ولعلكم تعجبون ، ملكا ) فأحسست أن فيها لا في غيرها المتنفس الذى انشده ولعلكم تعجبون ، فلكا ) فأحسس بعد ذلك سر هذا الإختيار ، ذلك اننى كنت أحس من أعماق غير انى الذنب الذى ارتكبه العرب في فلسطين والخزى الذى لحقهم من غيرائه لا يوازيه في البشاعة غير ذلك الذنب الذى ارتكبه ( أوديب ) في حق أبيه واحه والخزى الذى المقدى الفي القي من أحماق أبيه واحه واحدى الذى التنب ) في حق

و فكذا عبر باكثير عن نفسه وأحاسيسه بهذه القصة العربية التي كتبها ثم مضى فكتب عددا من المسرحيات التي عبر فيها عن وجهة نظره وفي نفس الطريق كتب مسمار جحا عن الاحتلال البريطاني وشعل نفسه بالتحديات التي تواجه أمته العربية الاسلامية على أعلى مستوى من الالتزام ، فلم يعرف باكثير الفن الو اصطناع اللهو في كتابة مسرحيات تدغدغ العواطف أو تثير المشاعر أو ترضى الجماهير ، وإنها كان أمينا على الرسالة والغاية والهدف الصحيح .

#### وهو يصور مفاهيمه هذه وأمانته لقلمه حين يقول :

« ان في التاريخ العربي مواقف عظيمة رائعة ينبغي ان يعيها الحيل العربي الحاضر حين تصور في صورة درامية مؤثرة ، وشكسبير كتب كثيرا من المسرحيات التاريخية التي استلهم نيها بلاده والمعروف أن التاريخ يربط حاضر الأمة بماضيها ولا حياة الأمة مبتورة الصلة بماضيها .

والأسطورة عندى أهم من التاريخ لأنها أقدم من التاريخ وأشد أملاء بالتراث القومي والشعبي من التاريخ ، ولهذا الجأ الى الأسطورة كثيرا لأعالج من خلالها مشاكل عصرنا الحاضر : مشاكل الصدام وعصر الفضاء في ( هاروت وماروت ) ومشكلة الطموح الانساني والقلق لدى الانسان المعاصر في ( ماوست الجديد ) ان الانسان العربي يشترك مع غيره في حيم المظاهر الانسانية ومنها ذلك القلق النفسي الذي يجتاح العالم ، أعالج هذه الشاكل من خلال الذات العربية ، من خلال وجهة النظر العربية أيضا .

ويتول عالجت القضايا العربية كلها وخاصة قضية فلسطين لأنها قظية العرب الكبرى وكتبت اول مسرحية عن فلسطين ١٩٤٤ شيلوك الجديد قبل النكبة وبعدها (شعب الله المختار) واله اسرائيل واخيرا التوراة الضائعة بعد نكسة ٥ حزيران ٠

ومازالت تضية فلسطين تنتظر العمل الادبى الذى يتكافأ مع خطرها

ويقول: انا لا أومن بالفصل بين العاطفة والعقل حين نتحدث عن الاعمال الأدبية . فالعمل الأدبى بالضرورة مزيج منهما معا ولا يستطيع الأديب ذاته أن يتحكم في متدار العاطفة أو العقل في أدبه .

ومن الطبيعى أن تركز الأعمال الشعرية في تضية غلسطين على العاطفة الأن أولئك الشعراء يصفون الجراح الفائرة التي في قلوبهم والرسسالة التي يحملها هؤلاء الشعراء هي أن يعمقوا احساس الأمة بالماساة ويذكروها بأنها تضية حساة أو موت وقضية مصير ، الكتاب والسياسيون يستندون الى العتل والنعلق والشعراء يستندون الى العاطفة والوجدان ،

هكذا نجد متى الأحقاف يسير في طريقه : فاذا نظرنا الى مطالع حياته

وجدناه قد نشأ فى (حضرموت) وبدأ ينظم الشعر فى الثامنة عشرة وكان جل اهتمامه بالشعر ، لم يدع ديوانا من دواوين الاقدمين والمحدثين مما وقع في يده الاقراد:

مثله الأعلى في الاقدمين « المتنبي » وفي الحدثين شوقي .

وكانت مسرحيات شوقى هي أول ما عرف من الفن المسرحي يقول :

« وكان لذلك اثر كبير فى نفسى نقد هزنى من الأعماق وارانى لأول مرة كيف يمكن للشعر أن يكون ذا مجال واسع فى الحياة حين بخرج عن نطاق ذاتية قائله الى عالم نسيح يتسع لكل قصة فى التاريخ أو حدث من الأحداث . . ووجدت رغبة جامحة فى محاكاة هذا اللون من الشعر الذى وجدته عند شوقى نمكبت مسرحية شعرية اسمها « همام » أو فى عاصمة الاحقاف .

أقام غترة في الحجاز ، ثم قدم الى مصر ١٩٢٢ قادما من اندونيسيا عن طريق حضرموت موطنسه الأصلى ، جاء في طلب العسلم فسسكن في (بركة الغيل) والتحق بالجامعة المصرية واختار القسم الانجليزي غلما احرز الليسانس التحق بمعهد التربية العالى فحاز شهادته واصبح اذ ذلك مؤهلا للعمل مدرسا للغة الانجليزية فاختيرت له المنصورة فأمضى بها اعواما ثم عاد الى القاهرة فأقام فيها يعمل بين مجالات التدريس والثقافة . يقول :

« غيرت الدراسة مفهومي للأدب كله فاخذت اعيد النظر في المقاييس
 الأدبية التي كانت عندي من أثر ثقافتي ، واتجهت الى المسرحية أكثر من
 انجاهي الى القصة والاقصوصة والملاحم .

واتصل باكثير باوساط الدعوة الاسلامية والثقافة الاسلامية فاتصل بالسيد محب الدين الخطيب والأسستاذ حسن البنا ومجلة الفتح وجريدة الاخوان ومضى يكتب في الفتح وينشر شعره في ابولو ومسرحياته في جريدة الاخوان .

وكان التحاق باكثير بالقسم الانجليزى في كلية الآداب تتائجه ومحاذيره فهو قد اختار القسم الانجليزى بالذات دعما لهوايته وتكيدا لذاتيته الشعرية اذ اراد دعم نقافته العربية وكان اختياره للأدب الانجليزى لما بلغبه انه فنى بالشعر الرفيع او على حد قوله « كانت غايتى ان اصقل مواهبى واعد نفسى لأكون شاعرا كبيرا . غير ان باكثير لم يلبث ان وقع في ازمة فكرية اذ أخذ يقارن بين اسلوبه في الشعر الذي ينظمه وبين مناهج الشعر الني يتلقاها مما كانت نتيجته ان غيرت الدراسة نظرته لمفهوم الأدب كله فأخذ يعيد النظر في المقاييس الأدبية القديمة ومن هنا كانت تنقلاته السريعة بين يعيد النظر في المقاييس الأدبية القديمة ومن هنا كانت تنقلاته السريعة بين الشعر المرسل والشعر المسرحي وبين المسرحية النثرية التي استقر عندها الشير الرسل والشعر المسرحي وبين المسرحية النثرية التي استقر عندها أخيرا وارتضاها اسلوبا للتعبير عن مشاعره وارائه وقد وأجه التحدي الذي فرضه عليه احد الاسائة الانجليز عندها السار الى ان العربية لم تعرف

الشعر المرسل فتصدى له باكثير وقال: أما أنه لا وجود لهذا الشعر في العربية فهذا صحيح ، لأن لكل أمة تقاليدها الفنية وقد كان من تقاليد الشعر العربي التزام القافيه ولكن ليس ما يحول دون إيجاده في اللفة العربية فهي لغة طبعة تتسع لكل شكل من اشكال الأدب والشعر ، فأعرض الاستاذ عنه واحس هو بأن عليه أن يدحض زعم الاستاذ بالبرهان العملي ومن ثم ينظم شعراً في هذا المجال وهكذا مضى باكثير يبني اتجاهه الأدبي ووجهده الفسكرى في أصالة وعمق ليكون كما أصبح من بعد بحق : أهلا لحمل رسالة أمته في مجال الافضاء في هذا النهر الجديد الذي ما عرف طريق الاصالة الا على يدى باكثير .

لقد استطاع باكثير أن يقبل التحدى من أستاذه الانجليزى ويثبت قدرة اللغة العربية على أدائه فترجم فصلا من شكسبير على هذه الطريقة ( من رواية روميو وجوليت ) .

وفي الشعر: نظم مسرحية اخناتون وثورته على كهنة آمون على بحر (المتدارك) وان كان هذا الشعر لم يقابل بالاستحسان مما تفعه لان يقطع بأن (النثر) هو الأداة المثلي للمسرحية الواقعية وان (الشعر) لا يصلح الا للمسرحية الفنائية ، وان أصلح الشسعر للمسرحية الشسعرية هو (الشعر المرسل) المستند الى (التفعيلة) لا البيت كوحدة نغمية .

ويؤمن باكثير بأن اللغة الفصحى هي وحدها القادرة على أن تهد الكاتب بالامكانيات الواسعة للتصرف وايجاد الألوان المنوعة من التعبير الذي يناسب الشخصيات المختلفة التي يرسمها ، وأن مثل اللغة الفصيحة مثل الماء الصافى الذي يبكن تلوينه بأي لون تريد ، أما العامية فمثلها كمثل الماء الملون الذي لا يمكن أن يظهر أي لون جديد على حقيقته ،

ويذكر باكثير في اشارات من ذكرياته : صديقه وصديقنا الشيخ حسن محمد كتبي ( الذي ننتهز هذه الفرصة فنرسل له اصدق عبارات المودة والاعزاز ) يتول أنه كان يطلعه في مكة على كتب المسرحية دون المام سابق بفن المسرحية بل بأصول التأليف المسرحي وان ذلك كان له أثره في تكوينه .

ولقد عايش ( باكثير ) أزمات أمنه وتحدياتها المختلفة : سواء الاستعمار أو الفزو الفكرى أو المعهونية د

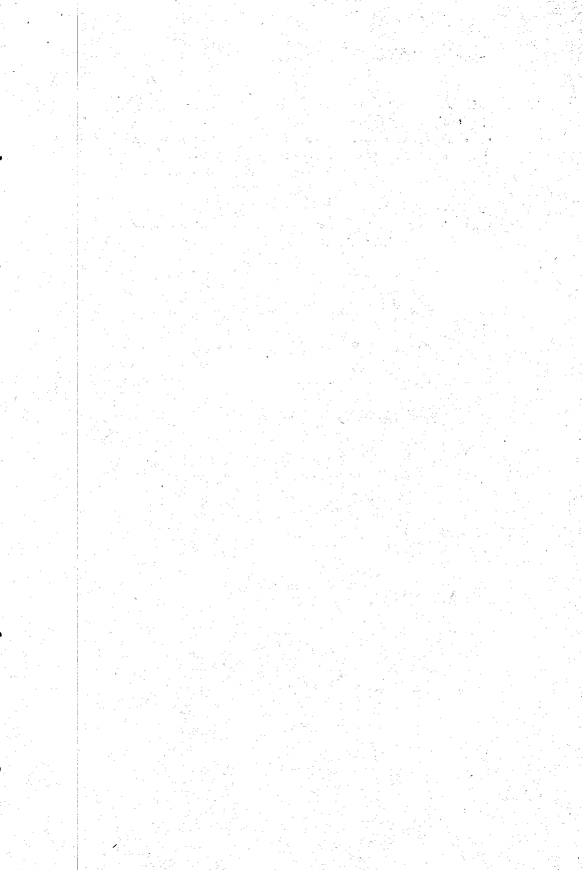
وفي الأعوام الأخيرة من حياته اتجه الى تاريخ الاسلام بقوة وانشرا « ملحمة عير » في عدة أجزاء وكان له تبريزه وظهوره في مسابقات وزارة المعارف أو الهيئات الثبانية ، كان يدخلها غيفوز بالجائزة مع طبع مؤلف ، وبلغ من نبوغه المثللي أن وزارة الشئون الاجتماعية طلبت عام ١٩٤٧ ست روايات في مواضيع معينة وأقامت مسابقة لذلك مصحوبة بمكافأة باهظة مناقت الوزارة خيمسائة رواية ولما محصت اللجنة المختصة ذلك القدر من الروايات اختارت سينا ولما فتحت علاف الأسماء ظهر أن باكثم قد فاز بروايتين من الروايات الست مداعبته احدى الصحف طالبة من الحكومة منع ( باكثير ) من دخول المسابقات .

ولما أظل الفكر ظل الماركسية وصار الجو خانقا ، لم يستسلم باكثير ولكنه حاربهم وهاجمهم في مسرحيات منها مسرحية «حبل الغسيل » التي نشرت فصول منها في الصحف ثم توقفت بعد أن انكشف هدفها وقد عليه هؤلاء معاملة سيئة أزعجته ازعاجا شديدا وخاصة حين سيطروا على مجال المسرح والقصة ومنعوا انتاجه ومسرحياته .

ولا ربب أن باكثير ذهب ضحية هددا الجو الخانق الذي قضى على محمد عبد الحليم عبد الله ، والذي انزوى عنسه كثيرون نتيجة لاستثمراء هذا الطابع الدخيل ، معتصمين بالله حتى انكشفت الغمة .

ومن ذلك شعره:

فسلا سلمت كتب الجسامدين ولا فاز قارئهسا بالوطر صحائف لا روح فيهسسا ولا يلوح بهسا ذكر خسير البشر تصور فيهسا محال الأمور ويترك فيهسا مهم المسور فتلك الجواهر ، أين الرمال فيها ، وأين خسيس الحجر



## الرافعي مدره الاسلام

عقد مهرجان ضخم اللحتفال بذكرى الأسستاذ مصطفى الرافعي فى مدينة طنطا ( ١٩٧٧ ): وقد تحدث فى هذا المهرجان عدد من الباحثين والمتاب كما اعد كاتب هذه السطور كلمة ضافية كشف فيها عن الدور الذى قام به ذلك الرائد العظيم وأشار الى أن انعقاد هذا المهرجان الكبير بعد مرور أربعين عاما على وفاة الرافعي فى هذه الارض الطبية التي شهدت غدوة ورواحه وهذا الحصن المعتبد الذي اعتصم به فى معركته الضخمة ليكشف بوضوح عن حقيقة أصيلة هى أن الفكرة المؤمنة التي تقوم على الأصالة لا يمكن أن تموت مهما طال بها الزمن هما يزال الرافعي حيا فى النفوس بفكره ، وما تزال الآراء التي قدمها فى مجال الفكر الاسلامي والادب العربي حية متألقة ، بل ما تزال المعضلات والتحديات التي واجهها الرافعي وكشف عن وجهة النظر الاسلامية العربية فيها قائمة متجددة وما تزال آراؤه وكلمائه عن وجهة النظر الاسلامية العربية فيها قائمة متجددة وما تزال آراؤه وكلمائه أنات الأصالة والعمق بمثابة الضوء الكاشف أمام الباحثين والمفكرين والادباء أناء هذه القضايا .

لقد كان الرامعي في مقدمة أهل جيله قدرة على التنبيه مبكرا الى التحديات والأخطار التي واجهت الفكر الاسلامي والثقافة العربية تحت اسماء متعددة كالغزو الثقافي والتغريب والشعوبية في صورة تلك الحملات التي وجهت الى اللغة العربية الفصحى والى القرآن الكريم والى تاريخ الاسلام وخاصة تلك التي حاولت أن تفرض على النقد الأدبى اسلوبا وافدا يستمد مقوماته من المنهج الغربي الذي يقوم على أساس أن الانسان أسير المعدة والجنس مع تُجاهل تكامله في اطار الروح والمادة ؛ والقلب والعقل والدين والعلم والدنيا والآخرة وكذلك نجد الأستاذ الرامعي رحمة الله عليه من أوائل من تنبهوا للدعوة التي حمل لواءها صاحب الجريدة في محاولة لاعلاء شأن اللهجات العامية والكلمات العامية ودمعها لتكون لغة الكتابة وكان هذا العمل خطوة تالية لما قام به ولكوكس وولمور وغيرهم من الدعاة الى احلال العامية مكان المصحى . مقد كشف الرامعي في هذا الوقت المبكر ، هذف هذه المحاولة الخطيرة وأشار الى أنها تستهدف القرآن الكريم نفسه ؛ وتعمل على الفصل بين الأداء العربي في الأسلوب الحديث وبين مستوى البيان القرآني من أجل تعميق الفوارق بينهما على النحو الذي يقضى على اسلوب البيان القرآني ويمزق اللغة العربية إلى لهجات اقليهية . كان ذلك عام ١٩١١ م عنسدها انتفض الرافعي انتفاضته القوية في وجه هذه المحاولة فكتب مقاله الخطير في مجلة البيان التي كان يصدرها الأستاذ عبد الرحمن البرةوقي والتي كان يتولى هو الإشراف على اصدارها واقرار ما ينشر فيها مما كان يقدمه اليها امثال المازنى والعقاد والسباعى وغيرهم . ومنذ ذلك الوقت لم يتوقف الرافعى عن متابعة هذه القضية والوقوف في جانبها على هذا النحو الواضح الصريح : بل لعله غيما نعلم اول من ربط بين القرآن وبين اللغة العربية في هذا العصر ، وغهم هذا الهدف الخطير الذي طواه النفوذ الأجنبي وراء الدعوة الى النهضة والحضارة والتقدم حين دعا ولكوكس المصريين الى اتخاذ العامية لغة لهم ، مقدما لهم تجربة اللغة الانجليزية التي انقصلت عن اللغة اللاتينية في دعوى عريضة لفصل اللهجة المصرية عن اللغة العربية سواء بسواء ، وهي خدعة كبرى امتدت مع الاحتلال البريطاني حين دعا ضراء الاحتلال الى التخلص من العربية الفصحي ومن القرآن واعدوا مناهج الدراسة على هذا الأساس ولقد كان للرافعي من بعد وقفته الواضحة ازاء وغيرهم .

هذا هو الأمر الأول الذي سبق به في مجال مواجهة التحديات التي طرحتها خطط التغريب والغزو الثقافي وجاء العاملون في هذا الحقل من بعده ، أما الأمر الثاني نهو القرآن نفسه نقد تناثرت أقوال حول أعجاز القرآن وتردد قول من كان يثير الشكوك حول هذا الاعجاز سواء في الندوات الخاصة أو في كتابات غامضة .

ومن هنا كان هذا العمل الضخم الذي قام به الرافعي وهو انشاء كتابه الرصين \_ اعجاز القرآن \_ الذي قال عنه سعد زغلول :

( كأنه تنزيل من التنزيل أو قبس من نور الذكر الحكيم ) وقد وجد هذا الكتاب في أبان ظهوره محاولة خطيرة لتجاهله تحت لواء ما كان يطلق عليه - مؤامرة الصمت - ولكن الأجيال التي تلت من بعد عرفت قدر هذا العمل وعرفت هدفه وغايته ، واستطاع هذا العمل العظيم أن يكشف للأجيال الجديدة عظمة القرآن الخالد ويبين مدى اتساع وعمق وكمال هذا الإعجازا. وفي ميدان ثالث كان سبق الرامعي لأهل حيلة من كتاب وأدباء ، ذلك هو عمله الذي يطلق عليه \_ تأديب التاريخ \_ فقد قدم فصولا من التاريخ الاسلامي في أسلوب رائع وبيان خصب ، كثيف بها عن عظمة الاسلام وبطولة رجاله ، جدد بهذه الصورة الرائعة من حياة الاسلام وتراثه مواقف وأبطالا ومواقع ، وذلك قبل أن يكتب العقاد وتوفيق الحكيم وطه وهيكل ما كتبوه عن الرسول وصحابته ، وقد ظل ما كتبه الرامعي متميزا بذلك الايمان العميق الذي صاغه في اسلوب العصر بينما وجهت التي كتابات العقاد وهيكل الكثير من النقد حول بعض الجزئيات فكان الرافعي رائدا في هــــذا المجال . وكان أشد أصالة ومن ثم وفي ضوء هذا كله كان الرامعي هو أول من تصدى لكل المحاولات التي حاولت أن تصيب من اللغة العربية أو القرآن أو تاريخ الاسلام أو ادخال مناهج غربية على الأدب العربي ، وكان من بين المداَّفعين أمُّوى لسانًا وأعلى صوتًا من كل العاملين في هذا الحقل 6 ذلك لانه كان بطبيعة تكوينه اقدر على ذلك فهو قد كون نفسه في اطار الاسلام . لقد تعبق في القرآن والسنة والبلاغة النبوية منذ صباه وجرد نفسه للعمل الخالص لله وهو قبل ذلك وبعد ذلك قد حرر نفسه من القيود التي

قد تحول بينه وبين اداء هذه الرسالة مقد قبل أن يحتجب وراء عمله المحدود وأجره القليل في محكمة طنطا ليكون قادرا على أداء هذه الرسالة وكان في مقدوره أن يعمل في محيط الصحافة في القاهرة وأن ينافس هذه الأسماء اللامعة في صحف الاهرام والبلاغ والسياسة وكوكب الشرق ، وغيرها ، وأن يحصل على المكانة اللامعة والأجر المضاعف ولكله عزف عن هذا كله لأنه ان يستطيع أذا معل ذلك أن يقول ما يؤمن به ، لن يستطيع أذا معل ذلك أن يقول كُلُّمة حرة طليقة خالصة لوجه الله والحق ، بلُّ سيكون مقيدا بحزب أو هيئة أو جهة أو مفهوم ، قد يعوقه عن أمانة التبليغ ويلزمه بشيء من اللباتة أو الجاملة ، وكان يرى أن هذا كله خطر على صاحب الرسالة الذى يتول ما يريد هو لا ما يفرض عليه . ولذلك فقد كان يهاجم خصوم الأسلام واللغة العربية في الصحف المعارضة لهم فأذا انتقلوا الى تلك الصحف أو غيروا أحزابهم ، هاجمهم في الصحف الأخرى المقابلة لها ، وقد كأن على كل حال متمكنا من أن يقول كلمته حرة خالصة لله كاشفة لوجه الحق ، دون خشية لأى حائل أو معطل ومن هنا كان موقفه وأضحا أزاء مؤامرة الشيعر الجاهلي فقد عرف أبعادها وحمل لواء الدفاع عن القرآن وكشف عن تلك الزيوف والشبهات التي وجهها خصوم الاستلام والعربية اليهما وكان كتابه ـ تحت راية الترآن ـ هو أقوى تلك المدانعات التي حمل لواعها مريد وجدى ولطفى جمعة والخضر حسين والدكتور الغبراوى .

ولقد كان اسلوبه في الأدب العربي متميزا بخواصه التي يعرف بها في الأداء ومعالمه التي لا يشابهه فيها اسلوب آخر في المضمون . وقد عاش على رأس مدرسة جمعت العربان وكامل محمود حبيب ومحمد محمود شاكر ومخلوف ، عرفت بالرصاتة في البيان والأصالة في الأداء . وهي مدرسة ما تزال حية قوية ممتدة ابرز معالمها الايمان بأخلاقية الأدب واسلامية الفكرة والارتفاع فوق اساليب الانحلال والنفاق . وقد كشف عن المذهب الاسلامي الذي يقرر أن الفنون والآداب لا تخالف الفطرة فاذا خالفتها فدعت الى رذيلة من الرذائل التي جاء الدين لمحاربتها فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطلة .

وكشف عن أن هناك فريقا يريد هدم تلك المقومات الأخلاقية ليتبموا حياتهم على أسساس الكشف والإباحة ، وبذلك فصل الرافعى بين أدب الأصالة وادب الاتحلال ، هذا هو مفهوم الرافعى للأدب الذي عاش بدافع عنه ويؤمن به .

وهكذا وضع الرافعى اساس مدرسة الاصالة فى الأدب العربى المعاصر ، وربط الأدب بالفكر الاسلامى باعتباره حلقة من حلقاته وحماه من النزعة الوافدة الداعية الى الكشف والاباحة التى اخذت تتفشى وتفسد القصة والقصيدة والمقالة جميعا . وكانت المرحلة الخاتمة من حياته ما كتب فى الرسالة في تلك السنوات القليلة خصبة وعامرة وقد اختصرت منهجه كله الذى أصبح بين يدى الشباب من بعد ضياء كاشفا وكأنه ضوء من هدى القرآن ولذلك سمعنا أن الأيدى المتوضئة كانت تحرص على الرافعى وتقرؤه من وراء

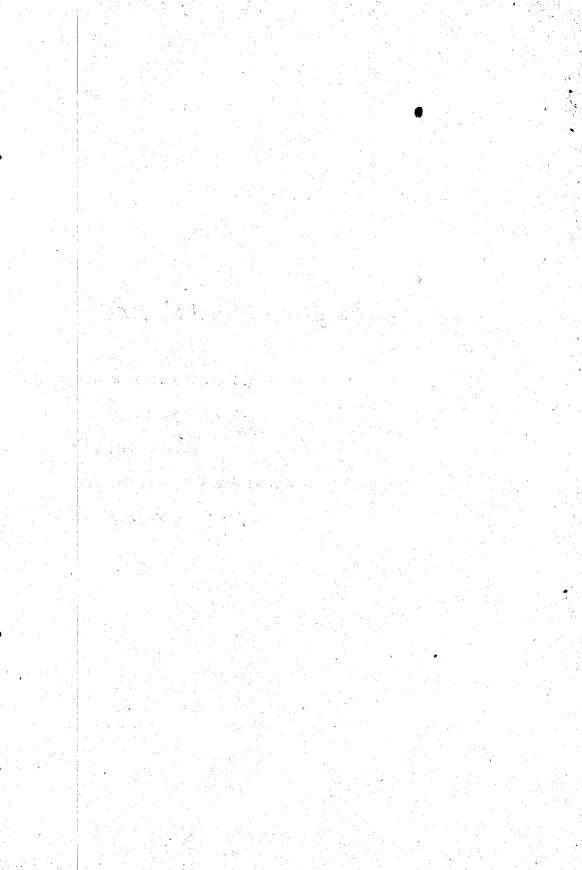
الأسوار وخلف القضبان ولقد عايشنا هذا التاريخ منذ قرانا الرافعي في مطالع الصبا وحين غدا مبكرا الى ربة فترك مكانه خاليا وحين حاول العريان التأريخ له ثم أفسد هذا التاريخ وحاول أن يفسر حياة الرافعي وتاريخه تفسيرا ماديا ، ثم جاء مصطفى نعمان البدرى فحصل على درجة العالمية المكتوراة باطروحة ضخمة عن الرافعي بعد أن حصل على الملجستير عنه أيضا بفاستقصى هذه الحياة وهذا الفكر حتى لم يدع شاردة ولا واردة ، وكنت رفيق رحلته تلك اتابع معه عمل الرافعي الضخم الواسع العميق ، فأرى كيف جاهد في سبيل ارساء قيم الأصالة في الأدب العربي في مرحلة من أدق المراحل حين جاءت رياح التغريب والغزو الثقافي على أيدى أساطين الصحافة وقادة الجامعة واستطاع الرافعي الفرد المعتزل بالذي كان ما يزال مقيما في طنطا وليس في يده من النفوذ والسلطان الا قلمه وايمانه أن يواجه ذلك كله وأن يترك بصماته على حركة الأدب في هذه المرحلة وأن يتمي مدرسة مازالت تكافح في سبيل ارساء قيم الايمان والأصالة والحق .

لقد ودع الرافعى دئيا الأدب مبكرا . ودعها قبل عدد من اعلام حيله . سبق المازنى وهيكل والعقاد والزيات وبقى بعض هؤلاء بعده عقدا أو عقدين من السنين يكتبون وتتعرف اليهم الأجيال . ومع ذلك فان أصالة الرائعى استطاعت أن تقاوم النسيان وظلت آثاره وما تزال تطبع وتقرا وتتحدى تلك الدعوات المادية الملحدة التى تتكرت الفكرة الاسلامية والأدب العبى والفصحى لغة القرآن وما زالت كتابات الرافعى هى طلائع هذا الجسال بالسبق الى كشف الشبهات ومواجهة التحديات ، وبالعطاء الذى قدمته للباحثين السائرين على الطريق فما تزال القضايا التى واجهها الرافعى قائمة بالتحدى وما تزال المعركة مستمرة وما يزال الرافعى قمة فى التعرف على هذا الخطر وكشفه وتقديم الردود الحاسمة فى دحض هذه الشبهات وكشف زيفها . وسيظل فى ادبه وحياته كالمنار يهتدى به كل سائر على هذا الطريق الى الحق .

رحم الله الرافعي رحمة وأسعة وأجزل مثوبته .

# الساب التاسع عندما دخلوا الإسلام كانواصادقين

- ١ عندما دخلوا الاسلام كانوا صادقين .
  - ٢ تجربة اعتناق الفرب للاسلام .
    - ٣ ـ واجب كل مسلم .
- ٤ ماذا يحدث عندما تدخل الرأة الفربية في الاسلام
  - ه ــ الغرب يكتشف عظمة الإسلام •



## عندما دخلوا الإسلام كانوا صادقين

كثيرون دخلوا الاسلام من مفكري الغرب وكانوا صادقين .

من أبرز هؤلاء دكتور عبد الكريم جرمانوس ودكتور خالد شلدريك . وقد كتبوا تجاربهم ومذكراتهم فأشاروا الى أبعاد صورة المجتمع الاسلامي على نحو نجدنا في حاجة الى التعرف اليه وفهمه ؛ لانه ولا ريب يعطيفا شعورا بالحق الذي نؤمن به والطريق الذي نسعى اليه والأمانة الموكولة الينا .

يقول عبد الكريم جرمانوس الذي جاء عالم الاسلام مشركا وعاد الى بلاده مؤمنا « الفيت في قلوب اخواني المسلمين كلوزا تفوق في قيمتها الذهب والأحجار الكريمة ، فقد عاشرت مسلمين فقراء ، كانوا لا يحجمون عن ان يقاسموا رفاقهم اخر كسرة يملكونها من الخبز ، كم استضافوني في بيوتهم المتواضعة وأعطوني أعظم شيء في الوجود انهم منحوني احساس الحب والتآخي ، ولقنوني عمل الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وان انسى الظروف التي لاقيت فيها كثيرا من فقراء المسلمين الهنود ، وهم يعيشون في بطسون أكواخهم الشيدة من القش ويستضيئون بانوار الاسلام فتحول تلك الأكواح في انظارهم الى قصور وجنات بحيث يحتقرون مظاهر الجاه والثروة ويطأونها تحت اقدامهم » .

ويتحدث عن القرآن فيقول: ان القرآن الكريم هو المثل الأعلى لتوجيه الانسان الى الطريق السوى الذى يتحتم على كل مسلم غيور الا يحيد عنه قيد شموة والمسلم الذى لم يفقه تعاليم دينه فقها صحيحا ، يرى ان القبس الروحي يتارجح في قلوب المسلمين جميعا ممن لا ينكصون عن التضحية وبذل الواجب .

والذين ينفون ذواتهم في ذات الغرض الأسمى ويأخذون على عواتتهم التغلب على كل أمر والتجول في انحاء العالم لنشر الدعوة واظهار فضائل دينه ومحاسنه .

ويقول خالد شلدريك : اننى اتخذت الاسلام دينا بعد بحث وتنقيب . . لم أتلق هذا الدين في أول الأمر من كتبه ، ولكنى تلقيته من كتابات الطاعنين عليه . فقد حملنى البحث والتأمل ودرس الديانات الأخرى على البحث في دور الكتب العامة باتجلترا حيث وجدت بها بحوثا عن كل دين ما عدا الاسلام ، فان الكتب التي الفت عنه معلوءه بالتحامل والمطاعن والفرض

الظاهر . . وزعموا أن الاسلام ليس دينا مستقلا ، ولكنه أتوال محرفة عن كتب السيحيين ، وقد ساءلت نفسي :

اذا كان الاسلام لا أهمية له الى هذا الحد . فلماذا هم يبذلون كل هذه الجهود للتحامل عليه ومقاومته وتوجيه المطاعن اليه . وقد وقر في الحسى أنه لولا أن الاسلام دين يخشاه هؤلاء الناس ويحسبون له حسابا كبيرا لم فيه من القوة والحيوية لما بذلوا كل هدذه الجهدود لمقاومته والطعن فيه وتشويه سمعته . لذلك عزمت على قراءة هذه الكتب التى كتبت عنه واحدا واحدا . . ولا ريب أن الاسلام لا يخفيه انتقاد منتقديه . . فمنتقدو الاسلام انما يظهرون وجهة نظر خصومه ، وفي هذا مصلحة له وقوة ودعوة والحق يعلو مهما يحاول المبطلون اخفاءه .

وليس عندى ريب فى أن الاسلام سيكون يوما ما الدين الذي يسود العالم أجمع ، وهذا يتوقف على سبب جوهرى ، هو أن يكون المسلم مثالا حسنا يعلن عن الاسلام ويعرف الأمم به عمليا .

ولما شرعت أدرس عقائد الاسلام بعد أن أنتهيت من الوقوف على حقائقه السابقة الذكر وجدت جميع عقائده مقبولة عقلا ، معقيدة التوحيد الخالص التي امتاز بها الدين الاسلامي هي أصح العقائد التي عرفها البشر وهي كاملة في توحيد الالوهية وتوحيد الربوبية وأعلان صفات الكمال لباريء الكون والاعتراف بجميع أنبياء الله ورسله .

ويتول: اننى كلما ازددت علما بالاسلام ازددت اجلالا له وتمسكا به ، ولا ادعى اثنى درست الديانات كلها ولكنى بلا شك وقفت منها على ما نيه متنع لمثنى .

## تجربة اعتناق الغرب للإسلام

ما تزال (( تجربة اعتناق الاسلام )) عند الغربيين تكشف حقائق هامة على المسلمين أن يتدبروها ليعرفوا الى أى مدى استطاع دينهم الحق أن يعطى للبشرية .

والواقع أنه قد صدرت في السنوات الأخيرة اكثر من مجموعة لمفكرين ومثقفين غربيين أسلموا ، وما تزال هذه التجارب والشهادات تترى وهي في كل مرة تقدم شيئا جديدا ، وقد أصبح من الضروري دراسة هذه الشهادات واستخراج مفهوم كامل منها يكشف عن مدى (النقص) الواضح في الفكر الغربي ومدى حاجة النفس الانسانية بفطرتها وفي ضوء ما يكشفه العلم كل يوم من حاجتها الى الاصالة في معرفة الله الحق ،

يقول الدكتور روبرت بير جوزاف استاذ الفلسفة بالجامعات الفرنسية الذي الف اكثر من عشرين كتابا في الفلسفة والتوحيد .

اعتنقت الاسلام لأنه هو وحده الدين الذي يجد الانسان فيه روحه واشواقه ومستقبله ، وهو دين المعرمة يدعو معتنقيه الى التزود بالعلم والعمل يه ولا غرو في ذلك مان اول آية من القرآن الكريم ( اقرأ ) هي التي جعلت الرسول يقول: « اطلبوا العلم من المهد الى اللحد » ويقول: لم اكتف بدراستي الخاصة في الفلسفة بل كتبت في شتى أنواع المعرفة وخاصة في أثبات وحدانية الله خالق كل شيء ومدبر كل شيء في الكون الذي يواجه الحضارة المادية الالحادية التي تكاد تقضى على ما توارثته الأحيال الماضية والحاضرة من تقدم وازدهار . فسلاح العلم وحداه على شرط أن يستعمل في الخير والبناء لا في الدماء والتخريب . كما بين القرآن الكريم \_ ولذلك كان الاسكلم هو الأمل لأبناء البشرية جمعاء للوصول الى الحقيقة الكبرى والى خلاص المالم و مهذا ( التصور الاسلامي للعلم ) كان سببا في انبثاق اشراقة الأمل ونور الحق لينير الطريق امامي ويهديني الى الصراط المستقيم ويرشدني الى بر الأمان وينقذني من العذاب الذي كان يدور في نفسى ، ولا ريب في هذا الكلام ماني اعتقد أن الاسلام وهو شريعة الله والحق معناه السلام بكل ما تحتويه هذه الكلمة من معان كبيرة وأولها السلام بين الشخص ونفسه . مالنفس وهي الامارة بالسوء لا تستطيع أن تسيطر عليها وتوجهها الي خير الفرد والمجتمع الا « الشريعة الاسلامية » ومبادئها السمحاء ، فالشهادة تعنى أن لا طاعة لمخلوق وأن الناس جميعا متساوون لا غضل لعربي على عجمى الا بالتقوى . فالحرية والساواة الافضل مكفولة للجميع والفرق بنهم هو نتيجة عمل كل منهم . واتصال العبد ( مباشرة ) بخالقه خمس مرات في اليوم زاد يومى يذكره بوجود الخالق ويدعوه الى اتباع ما دعى اليه واجتناب ما نهى عنه . والزكاة توحد بين القلوب وتقضى على الحقد والبغض والحسد فتقرب بين المسلمين وتجعلهم كالبنيان المرصوص .

وبعد مان هذا الفكر الذي وصل اليه ذلك العالم الغربي بالاسلام هو في ذاته ظاهرة جديدة جديرة بالدراسة بالاضافة الى عشرات الشهادات التي كشف بها اصحابها من المثقفين « جوهر الاسلام » الحق وهي مما نحتاج نحن الى ان ننظر اليه ليعطى بعض شبابنا المتعلق بأذيال الفكر الغربي تلك الحقيقة التي لا يسمعها الا من مثل هؤلاء الذين هداهم الله .

## واجب كل مسلم

ماتزال تجربة الذين دخلوا الاسلام من المثقفين في حاجة الى نظر وتأمل منا نحن المسلمين ، ولقد أقام ( روبرت ولزلى ) في القاهرة بعد أن فقد كل ما يملك من أهل ومال في بلاده وعمل أستاذا في جامعة الازهر بعد أن أعلن اسلامه ، . فسمى عبد الرشيد الانصارى . .

يقول: اذا اراد العرب ان يتقدموا غان عليهم ان يغرقوا بين ما يجب ان يتعلموه من الغرب وما لا يجب اذ ان كثيرا من علوم الغرب ضار وخطر ، ولقد خسرت الشعوب الغربية الشيء الكثير بقدر ما كسبت خلال نضالها في سبيل النقدم ، واصبح المجتمع الغربي مجتمعا غير متزن منسجم مع طبيعة الحياة البشرية ، انه مجتمع مترف ولكنه غير قانع ، ويرجع ذلك الى اربعة عوامل : الثورة الصناعية ، الحرمان ، النضال في سبيل المساواة بين الجنسين ( ولعله اهمها جميعا ) فقدان الثقة في الكنيسة المسيحية ، انهم لا يذهبون اليها الا ثلاث مرات ، عند تعميدهم وعندما يتزوجون وعندما يموتون ، ان الشجرة بدون جذور سرعان ما تسقط وهكذا الحال بالنسبة لكل الحضارات مهما بلغت من التقدم .

اما الاسلام غان جذوره مكينة تمتد في ارض الله القوية المتماسكة واذا درست غاننسا نراه يمتد من هده الجدذور شجرة قوية من الايمان الخالد . ان قوته سوف تحمينا وثمرته هي غذاء لأرواحنا ومنبع قوتنا . لهذا غان على كل مسلم في كل قطر أن يدرس دينه ويفهمه حق الفهم . بل يجب أن يدرس كذلك لغة الدين : الا وهي اللغة العربية . ان اللغة العربية هي جزء من تراثنا كما انها في نفس الوقت هي لغة القرآن . . انها بغة مقدسة حيث أنزل الله بها كتابه الكريم الى العالم . .

ان القرآن واللغة لا يمكن انفصال بعضهما عن بعض لفهم العالم الذى حولنا وبدراستهما تتلاشى الحواجز بين الشعوب ويزول الشك ، ويعرف بعضنا بعضا حق المعرفة ، وعلى هذا الاساس يمكن بناء صرح شامخ للعالم الاسلامى والحضارة الاسلامية ، ان جميع المسلمين لهم عقيدة مشتركة وهذان لهما هدف واحد هو الاسلام.

ويقول: أن القرآن ليس أثرا من الآثار الساكنة الهادئة تشير الى ماض ميت وانما هو منبع حى للحق ظهر في العصر الاسلامي العربي الذي ورثناه

ترافا عظيما لنا نفخر به ، ذلك التراث يجب الا نتركه بسهولة ان كلمات القرآن مليئة بالمعاتى في يومنا هذا كما كانت بالنسبة لأسلاننا ، انها كلمات مليئة بالحكمة بعثها الله الى الناس كافة وبهذه الكيفية فانها تتعدى حدود الزمن لانها عندما احكمت أحكمت خارج حدود الزمن خالدة صالحة لكل زمان بل لجميع الأزمان .

# ماذا يحدث عندما تدخل المرأة الغربية في الإسلام

ماذا يمكن أن تعطينا هذه الواقعة وخاصة أذا كان قد سبقتها مثيلات لها وتعددت حتى أصبحت بمثابة ظاهرة جديدة في أفق الفكر الغربي :

قالت مارشيلا مايكل انجلو وهي ممثلة ايطالية بعد أن أعلنت اسلامها وأصبح اسمها فاطمة محمد عبد الله : ذهبت الى مرسى مطروح في الصحراء لأمثل فيلما عن الحرب العالمية الثانية . . وفي يوم ما ، رايت مجاميع من الناس تتجه الى مبنى صغير على بابه يخلعون اخذيتهم ليدخلوه حفاة . . تقدمت من المبنى وشاهدت الناس في صحن المبنى يسيرون في خشوع ثم يصطغون ليقوموا بشعائر معينة سجودا وركوعا . .

سالت وعرفت ، وكانت هذه هى المرة الأولى التى ارى فيها مسجدا والمرة الأولى التى ارى فيها مسجدا والمرة الأولى التى ارى فيها مسلمين يؤدون الصلاة . شدتنى البساطة فى مسلاة المسلمين ، شدتنى البساطة فى البشر انفسهم فى المسجد ذاته كان الناس باختلاف اعمارهم ومراكرهم وملابسهم متساوين حفاة يؤدون الصلاة فى خشوع وهدوء ، احسست ان شيئا ما فى داخلى فى اعماقى يتحرك ، شىء لا استطيع بالضبط ان احدده . . ان اعرف ما هو ، لساذا على وجه الدقة ، وجدتنى اسمع لنفسى : انى أريد أن اكون مسلمة مثل هؤلاء الناس . فكرت فى هذا الأمر جيدا ذاك النهار حتى انطوت صفحته ومع الليل ظل فكرى ساهرا . .

وفى اليوم التالى توجهت الى المسجد ، نفس المسجد ووقفت امامه اراقب المسلمين واتحدث مع بعضهم . كانوا طيبين انقياء يتحدثون بلا لف ولادوران . . احسست ان ما فى قلوبهم على السنتهم . ومضت الايام واستقر فكرى على قرار لابد ان اكون مسلمة . . كيف . . هل الأمر بهسذه البساطة ، وعدنا الى ايطاليا . .

أسرة يرعاها الأب مايكل انجلو الذي يحمل اسم اشهر فناني عصر النهضة ، اسرة بسيطة متدينة نشأت « مارشيلان » وسطها حتى تركت جنوا كلها وانتقلت الى روما تدرس في اكاديمية الفنون . . واستلفت جمالها الأنظار ماصبحت « موديلا » للرسامين ثم مانيكان للأزياء ثم قدمها المخرج المشهور بيترو جريس للسينما وتنبأ لها بمستقبل ناجح وعندما عادت مارشيلا الى يوما هل ضاعت الفكرة وسسط الزحام وهل الهاها الضجيج والصخب

والأهواء ؟ هي نفسها تقول لا : بل أن هذا الأمر نفسه كان السبب في خلاقي مع زوجي . . لقد كرهت المظاهر المادية ، أصابني السأم من الزخرفة والطلاء الذي ليس وراءه شيء حقيقي ، وكان طبيعيا أن يختلف وأن ينفسلا . .

تقول ان القرار قرارى انا وحياتي هي ملكي ، ولأول مرة في حياتي اشعر انني موجودة ، لأول مرة اقرر أمرا مصيريا تتوقف عليه حياتي كلها ومستقبلي كله . .

ان احدا من قبل لم يسالنى عن ديانتى . . أى دين تحبين ، والآن اختار انا بنفسى . ان الحياة تمر بالانسان عبر فصول من الكفاح مضنية ولقد يمر فعمل منها وربما عشرة دون ان يقرر (شيئا جوهريا) . . ثم هَجأة بتخذ قراره ، والواقع أن ذلك لا يتأتى فجأة وأنما نتيجة فكرة تتشكل من تجارب ومؤثرات بلا حصر ، سأحاول أن الأثم بين دينى وعملى ولكنى سوف أؤدى الشعائر كلها ، سأتعلم العربية وأدرس القرآن وأصوم رمضان وأملى وأؤدى الحج ، وأنا أبحث الآن عن تفسير للقرآن بالفرنسية أو الإيطالية . .

#### يا أيتها السيدة فاطمة ( مارشيلا ) سابقا لساذا أسلمت ؟

تقول: البساطة ، الطيبة السماحة ، مشهد الناس الطيبين يدخلون في بساطة الى صحن الجامع المتواضع يصلون في خشوع ، فعل في نفسي هذا فعل السحر حرك كوامن مترسبة في اعماقي ، احسست انى مسلمة أثبل أن أعلن اسلامى ، لقد وجدت في دينكم العقل والمنطق ، ائتم ببساطة وكما فهمت تؤمنون بالله ورسوله . هذا الرسول بشر مثلنا ، ورجل عادى اختاره الله لينقل رسالته الى الناس ليؤمنوا به وبكتابه القرآن والقرآن دستور ينظم حياة الناس ليعيشوا متعاونين في خير وسعادة وببساطة وبلا مظاهر كاذبة . . .

انني أشعر أنى كما لو كنت قد ولدت من جديد ٠٠٠

اننى أنا المسلمة قد خرجت من أعماقى لأعيش تاركة علاقتى بالقديم ، مسل الذين عرفونى من قبل ، لقد أدهشتهم السعادة التى أرفل فيها ، • أن مسألة اسلامى مسألة تنبع من داخلى وحدى ، هو أمر يتعلق بحياتى وحدى وقبل أن أقرر فكرت ودبرت ثم نغذت فى صمت ، • » . • •

#### \* \* \*

الواقع ان المرأة الغربية هي اصدق حساً واعمق فهما للحياة من الرجل ولذلك فهي قد شسعرت تماما بمدى الخطر الذي حاصر المجتمع الأوربي والنفس الغربية ٠٠

ان كتابات الدكتورة لورا غتيثيا فالبرى الايطالية التي جمعتها تحت اسم (محاسن الاسلام) وترجمها طه فوزى عام ١٩٣٠ لتكشف بوضوح وجهة

نظر المرأة الغربية المثقفة في عظمة الاسلام ثم تجيء بعد سنوات الدكتورة سجريد هونكه بكتابها الرائع (شمس الله تشرق على الغرب) فتؤكد نظرة المراة الغربية إلى الاسلام ثم تجيء حالات متعددة من الدخول في الاسلام أو الاعجاب به لتوضح هذه الظاهرة وتعمقها . .

أما الكاتبة البريطانية « ايفلين كويله » فقد صورت في كتابها « البحث عن الله » تجربتها الرائعة مع الاسلام وهي مجموعة يوميات كتبتها بعد أداء فريضة الحج بعد إسلامها والكاتبة نبيلة بريطانية استطاعت ان تهتدى الى الاسلام عن طريق قراءاتها في ( مقارنات الأديان ) . .

تقول : سألني كثيرون كيف ومتى اسلمت . .

وجوابى على ذلك أنه يصعب على تعيين الوقت الذى سلطعت فيه حقيقة الاسلام أمامى ، فارتضيت الاسلام دينا ، ويغلب على ظنى أنى مسلمة منذ نشأتى الأولى ، وليس هذا غريبا أذا ما راح المرء يفكر فى أن الاسلام هو الدين الطبيعى الذى يتقبله المرء فيما لو ترك لنفسه ، وأنى لأذكر أيام طفولتى وكيف أنى صرفت الشتاء مع والدى فى قصر عربى فى الجزائر ، وكيف كنت كثيرة الرغبة وأنا مازلت طفلة فى الذهاب الى المسجد مع بعض الرفاق ، استمتع بما يغمره من حياة لطيفة رائعة ولعمرى لقد كنت مسلمة منذ ذلك العهد وأن كان هذا مما لم يدر فى خلدى .

ثم تناسبت مع الأيام بعد مغادرتى الجزائر صلاتى فى المسجد وذهبت الأيام بما كنت قد تلقيته من مبادىء العربية الأولى ، ومضت الايام وفيها أنا فى حوار مع بعض المعارف قلت من غير أن ادرى انى من المسلمين ولعموى ما ازال أجار فى الحافز الذى دفعنى الى ذلك وما أعلم أننى رحت أفكر فى الاسكام فى كثير أوقليل .

ومهما يكن السبب فهذا نور جديد اضاء لى ما أمامى فكان من الحق على أن أقرأ كل ما يتعلق بهذا الدين الذي ارتضيته لنفسى وكلما أمعنت في القراءة زاد ايماني واعتقادي بأن الدين الاسلامي أكثر الأديان طواعيه وعملية وقربا من العقل وأنه الدين الوحيد الذي يستطيع تفسير النظم الحافزة والبلوغ بالانسانية الى ما ترتجيه وتطلبه من سلام وطمأنينة .

ولقد زرت المدينة المنورة ومسجد الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ووقفت باهنة ذاهلة باكية مسترجعة من خشية الله ، ذلك أن العظمة والعبقرية يهزان القلوب ويثيران الأنئدة نما بالك بالعظمة اذا انتظمت مع النبوة وما بالك بها وقد راحت تضحى بكل شيء في الحياة في سبيل الانسانية وخير البشرية .

رحمتك اللهم : رجل تبعث به أمة كاملة وترسل على يديه الوان الخير الى الانسانية .

ثم مشيت نحو المسجد وكانت الشمس قد اشرقت او كانت وكان النهار

ما يرال باردا زاهيا فلما تلمسنا مدخل المسجد النبوى تولتنى رعدة عظيمة وخلعت نعلى وتقدمت أمشى في صحن الجامع أتابع خطوات رفيقى ثم أحذت لنفسى مكانا قصيا صليت فيه ركعتين وأنا غارقة في عالم هو أقرب الى الأحلام ، كان الزحام شديدا حولى والمؤمنون سكوت يصلون والتلوب واجفة والأفئدة خاشعة ولم يكن هناك حوله من يصلى ذلك أن ( محمدا ) منع الصلاة عند قبره ونهى عنها حتى لا يتخذ الناس قبره موطنا للعبادة ، ذلك أنها تكون الصلاة لله وحده جل جلاله وليس في الاسلام صلاة لغسير الله ولا قبلة غير الكعبة . .

وفى مكة طفت بالبيت وسعيت ولقد تولانى من الخشوع والذهول والتوبة والاستغفار والإيمان ماتولانى فرفعت راسى الى السماء ودعوت مع الداعين وبكيت مع الباكين . . وطفت مع الطائفين واسلمت نفسى للواحد الأحد وغمرتنى روحية الاسلام فتناسيت نفسى وتناسيت كل شيء . .

وهكذا نجد أن الاسلام قد أخذ يزحف الى قلب المراة الغربية ، ولعل لذلك ما بعده . .

#### \* \* \*

وهذه تجربة اخرى جديدة تلك هى فاطهة نزفسكن : تقول ان للاسلام فرصة عظيمة فى العسالم لأنه يتضمن جميع الصفات التى يتطلبها دين عالمى . . وتستطيع ان ترضى المطالب الروحية والمادية لانسان هذا العصر . .

وان نظامه الاجتماعي يستجيب للفطرة . وان تعاليمه تخاطب العقل :

١ \_ بما فيه من مساواة كاملة بين الأجناس .

٢ \_ من تلك الحرية التي يتيحها الاسلام لأهله .

٣ \_ الاعتراف بالحياة الدنيوية التي لم يحرم منها المسلم على معتنقيه ما احل لهم من طيباتها .

٢ - الاجتهاد في طلب العلم الذي جعله الاسلام فريضة على كل مسلم
 ومسلمة وانه دعا إلى طلبه والسعى فيه وتكبد المشاق في تحصيله

المكانة الرغيعة للمرأة المسلمة التى حرص الاسلام على أن يكون لها دورها الفعال في الحياة العامة تسهم فيه بقدر طاقتها واستعدادها مما يدفع عجلة الحياة الى الأمام .

وبعد: نهكذا تنطلق حقائق الاسلام في شرايين المجتمع الغربي وتصل الى مهد المراة والى قلبها . . ومنها ستصل الى الأجيال الجديدة وسنرى .

# الغرب يكتشف عظمة الإسلام

السيدة عائشة أو : احدى الفربيات المتقفات اللاثى فقح الله لهن باب الايمان بالاسلام واعتناقه ، منذ سنة عشر عاما ، والسيدة عائشة انجلزية أسلمت وهى تعمل استاذة في نيجيريا تتحدث عن تجربتها فتقول أن المراة المسلمة منحت مساواة روحية وفكرية كاملة مع الرجل وتنال التشجيع كل التشجيع المارسة دينها وتنمية ملكاتها الذهنية حتى نهاية عمرها ،

وفي علاقتها مع الرجال يجب أن يرسى الطرفان حشمة المشية والملبس .

ويتصفان بدستور اخلاقى رائع لا يسيغ الاختسلاط بين الجنسين ، ولا يوافق الاسلوب الاسلامى الحياة على أن يتخذ الشباب له صديقة أو أن تتخذ الفتاة لها صديقا ، كذلك لا يقر حفلات السمر التى يختلط فيها الجنسان والرقص بين الرجال والنساء وتعاطى المسكرات والمخدرات وغير ذلك من مظاهر الأسلوب الغربي للحياة ، والمعروف بأنه يهيىء الأوضاع التي لا تنشأ فيها العلاقات المرنولة قبسل الزواج وانتساء قيامه . أن التربية البريئة في الاسلام تتم عادة أما داخل نطاق أفراد الأسرة أو بين جماعات منفصلة من الرجال واخرى من النساء لا اختلاط بين الجنسين فيها .

وتقول: لا يعتبر الجنس خارج الزواج في الشريعة الاسلامية الها فحسب ، ولكن أيضا جريمة يدخل مرتكبها تحت طائلة القانون كجريمة السرقة أو القتل أو غيرهما ويوقع العقاب المشروع لها على الرجال والنساء على حد سواء وهو عقاب صارم وفعال ، وتتحدث عن فهمها لموقف الاسلام من مسألة اللباس فتقول :

تستطيع المراة المسلمة أن تلبس ما يحلو لها أمام زوجها والعائلة وفي وسط صديقاتها ولكن عندما تخرج خارج البيت أو عندما يتواجد داخل الأسرة رجال آخرون غير زوجها واقرب الآقرباء في الأسرة فالمنتظر منها أن تلبس رداء يغطى كل أجزاء جسمها ولا يظهر شبكلها . ما أعظمه من تباين في الأزياء الغربية التي تركز عامدة في كل عام على كشف مفاتن جديدة في جسم المرأة للنظرات العامة . لقد رأينا في السنوات القليلة الأخيرة ظهور واختفاء أنواع عديدة من الملابس الفاضحة تحت اسسماء « الميني ، والميكرو » السروال الساخن الخ ، ولا هدف لها سوى ابراز أو الكشف عن العورات في جسم المرأة .

ويمكن للمرء أن يلحظ مؤخرا نزعة مماثلة في ملابس الرجال التي أصبحت ضيقة لدرجة بدت معها وكأنها جلد الرجل نفسه . أن هدف الرداء الغربي أن يكشف أو يعرى جسم الانسسان في حين أن هدف « الرداء الاسلامي » اخفاء أو تغطية هذا الجسم ، على الاقل في العلن ، والآية القرآنية المناسبة المتعلقة بالموضوع هي الآية ٥٩ في السورة رقم ٣٣ حيث يقول تعالى :

( يها أيها النبى قل لازواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين )) صدق الله العظيم .

وعلى ذلك فقد فرض على المراة الاسلامية ان تلبس عندما تخرج خارج المنزل رداء يغطيها من الراس حتى القدمين ولا يظهر شكلها ، على أن فرض السلوك المحتشم لا يقع على النساء فقط ذلك أن وصايا القرآن الكريم موجهة للرجال والنساء على حد سواء .

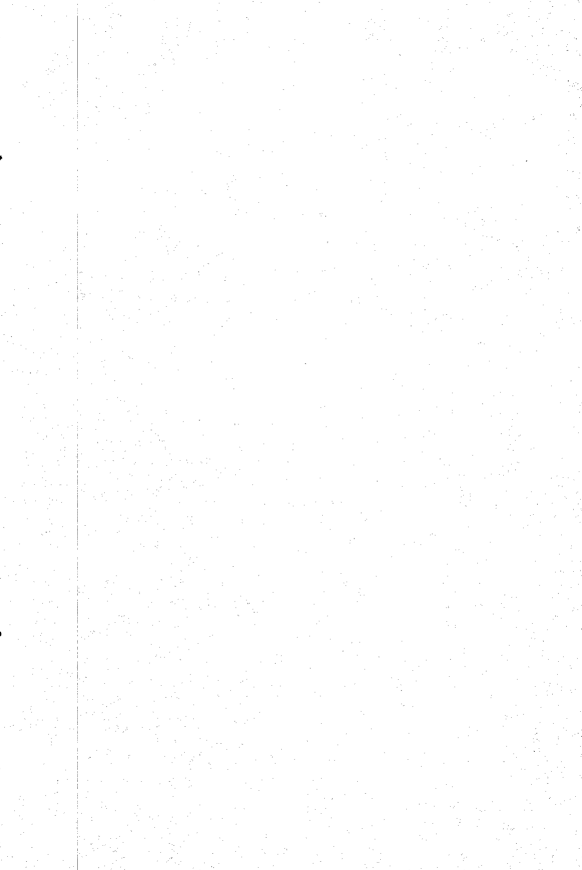
( قل للمؤمنين يغضوا من ابصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك ازكى لهم ان الله خبير بما يصنعون ، وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن الا ما ظهر منها )) ( الآية ) .

ان الآيات القرآنية تحض النساء على تغطية انفسهن عند خروجهن من بيوتهن ، وتحث الرجال والنساء على الغض من ابصارهم وابصارهن والسلوك بالاحتشام الواجب كل أمام الجنس الآخر ، ومن ثم غان المسلمات يستطعن أن يخرجن لقضاء اعمالهن المشروعة ويمكن لهن أن يضعن في الاعتبار أيضا اضطرار بعض المسلمات للخروج بقصد الدراسة وممارسة بعض الأعمال كالطب والتبريض والتدريس . . .

وترى السيدة عائشة لو أن الاسلام بذلك قد حفظ المراة وحفظ الاسرة وحفظ المجتمع جميعا من عوامل الفساد التي يتردى فيها المجتمع الغربي القائم على العرى والاختلاط وعلى تعريض المراة الأخطار الفساد والتردي وتحرير الأسرة المسلمة من اجتماعات الرقص وشرب المسكر ، وتقول في النهاية أن النظام الاسلامي حقق المزج المناسب بين الحرية والطمأنينة الذي تبحث عنه المراة ويفيد المجتمع كله .

# الباب العاشر على طربة ق الأصبالة

- ١ ــ الطريق الى الأصالة •
- ٢ ـ فشل محاولة العلمانية .
- ٣ ـ عبرتان تكشفان عن فساد الفكر المادى .
  - ٤ ـ رفض المسلمون الذوبان .
- ه ـ كل مؤامرات الفكر جاءت من الشعوبين .
  - ٦ ـ هل يستطيع الفكر الغربي ان يتحاوز ٠
  - ٧ \_ التغريب في دراسات الجامعات الاوربية ٠
    - ٨ ــ متى يتحرر العقل الاسلامى ٠
- ٩ ــ الذا بروتوكولات حكماء صهبون صحيحة ،
- ١٠ ـ منذ أربعين سنة : كشف التغريب خطته ،
  - ١١ ــ الشيوعية وليدة الصهيونية .
- ١٢ ــ مؤامرة الصهيونية والشيوعية على العالم ه
  - ١٢ ـ عبد الحميد وجمال الدين في تقويم جديد •
  - 15 ـ ظاهرة جديدة في تاريخ الفكر الاسلامي .
- 10 علم النفس الاسلامي وعلم الاجتماع الاسلامي
  - ١٦ \_ عادوا الى الحق .
  - ١٧ ــ هؤلاء خدعوا الأدب العربي ٠
  - ١٨ ــ وشهد شاهد من أهلها ٠
  - 19 الشباب والعلم في المجتمع المعاصر
    - ٢٠ ـ مأساة المجتمع الغربي ٠
    - ٢١ ــ وسقطت التجربة الفربية المادية .
      - ٢٢ ــ هذه تجربة المجتمعات العصرية •
      - ٢٣ ــ اليوجا : هذه الاكثوبة الكبرى •
         ٢٤ ــ هل من من أريوس حديد •
  - ١٠ ــ حرجي زيدان : صورة طبق الأصل .
  - ۱۰ ــ بربی ریدان . تصوره کبی ادکس . ۲۲ ــ طه حسین الرجل الذی سقطت دعواه .
    - ۲۷ ــ اکثوبتان ٠



# الطريق إلى الأصالة

كانت هذه القضية هي الشغل الشاغل للفيلسوف الجزائري في آخر حديث مع العلامة مالك بن نبى قبل وغاته ٠٠ قال : ان سنة الله في خلقه ان المجتمعات المتحضرة تؤثر بعاداتها واذواقها وافكارها واشيائها وحتى ملابسها في المجتمعات الاقل حضارة ، ولم تغب هذه السنة عن نظر ذلك العقاب الفكري العربي الذي حلق في زمانه في سماء الافكار ٠ وترك لنا في تراثنا الثقاف شاهاة يجب الا ننساها ، الا وهو ابن خلدون ٠ فهو في غصل من غصوله بل في عنوان احد غصوله ينص على هذه الظاهرة بطريقته الخاصة المعروفة « غصال في أن المغلوب يقاد دوما الغالب في عاداته » .

فالقرون الوسطى الزاهرة رأت ما نراه اليوم حسب اتجاه الحضارة العربية الاسلامية الآن ، بحيث كان رأى القرون الوسطى وكل مصادر تقانمتها وعلومها عربية وكانت الكتابة العربية مسيطرة على الاوساط العلمية الى جانب اللاتينية الى درجة أن أحد كبار الأدباء الإيطاليين في زمن ما يسمى بالنهضة \_ وهو الشابوكاشيو \_ اراد أن يقوم بثورة على اللغة العربية وعلى الكتابة العربية بالذات مقال كلمات \_ وأنا أسف أذ كأنت كلمات حدد لا كليات عقل تبحث عن وسائل تحرر عقلي ، كلمات متعصب ضد ثقافة اسلامية عربية كانت تعدق عليه وعلى مجتمعه بالأفكار التي لم يكن له أن يتصورها الا عن طريق اللغة العربية . اذن القصة قديمة أولا . وأنما تتجدد في عصرنا نحن في زمن نعانى رواسب العهد الاستعمارى ٠٠ وبينما كان بوكاشـــــيو لا يرى في الثقـــــالهة اداة ظـــلم او عــــــدوان ، أداة ميزة عنصرية ، فان من حقنا اليوم أن نرى في الثقامة الغربية على العموم أدوات هيمنة ، ادوات سيطرة على العقول ، لأن هذه الثقافات كلها تحمل تلك الروح التي حركت الموجة الاستعمارية في القرن الماضي وفي منتصف هذا القرن بحيث يحق لنا أن نطرح المشكلة في صحافتنا وانديتنا ومجتمعاتنا المثقفة ، وحتى مجتمعاتنا السياسية ...

أما السؤال فهو: كيف نتحصن ضد هذا الغزو الثقافي المسلط علينا من حضارة تمخضت في احشائها الظاهرة الاستعمارية ؟

يجب علينا أولا أن ننهى مرحلة التسكع الثقافي أو الفكرى لأننا معلا نعيش

وننغمس منذ بداية العهد الاستعمارى وبداية اتصالنا بالحضارة الغربية في النطاق الاستعمارى ـ نعيش في شبه تسكع فكرى يجعلنا معرضين لالتقاط الحابل والنابل من هذه الحضارة . حيث أن الشباب المثقف الحتك بالثقافة الغربية لم يكتشف غالبا جذور هذه الثقافة وانما اقتنع بقشورها في اكثر الأوقات . أما أنه ذهب لمعاقلها للحصول على الشهادات والعلم غلم تتح له الفرصة للاطلاع على جذور الثقافة الغربية . وأما لأنه ذهب لمجرد التسلية .

وهذان النوعان من شبابنا المثقف لا يعودان لبلادهما بحصيلة ثقائية يمكن أن تفيد لنهضة ثقافية ، وإنها يعودان الأول بالشهادات التى تمكنه من الحصول على مركز مرموق ، والثاني بحصيلة من التفسخ الأخلاقي تجعله غير صالح لبلاده ، المرض الذي نعانيه هو التسكع الفكرى ، بجب علينا أن نجتهد للتخلص من هذا النوع من التسكع ولا يمكن التخلص الا بتجديد رسالة تكون محور الحياة على العموم في المجتمع العربي والاسلامي . وعلى الخصوص في حياة كل فرد رجلا كان أم أمراة ، فالشعور بالرسالة وحده هو الذي يستطيع أن يخلصنا من التسكع لأنه يبعث غينا روح الجدية والاجتهاد والأصالة والابتكار والابداع .

لعل من المكن أن تتجدد في المجتمع الاسلامي رسالته بحيث يكون كل مرد فيه يتحرك في نطاق شروط معينة تجعله في كل حركة وسكنة من حركاته وسكناته يخضع سلوكه كله لقانون الرسالة .

ومن المكن تحديد هذه الرسالة من ناحية ان الانسان العربي المسلم يعانى من بين ما يعانى من امراض اجتماعية متنوعة : « ظاهرة التخلف » .

الوسيلة الوحيدة للتخلص من قيود التخلف هي ان نضع في نطاق حياتنا العربية الاسلامية اسس حضارة جديدة وهنا نلمس ما سميته ( الضرورة والضرورة تعنى بذل كل ما نستطيع من مجهود في سسبيل تحقيق شروط الحضارة الجديدة ، ثم اذا لاحظنا أن لكل حضارة : « وظيفة اجتماعية » من ناحية واشعاعا ثقافيا من ناحية اخرى ، المكننا أن نتصور من خلال السسعاع حضارتنا المتجددة بفضل اجتهادنا اننا نستطيع تخليص المجمع الغربي نفسه مما يعاني من محن نفسية تؤدى به الى انواع من الفرار من الغربي نفسه مما يعاني من محن نفسية تؤدى به الى انواع من الفرار من الحياة ، أما بالغوص في حياة الهيبي وأما بالانغماس في متاهات الوجودية وأما بالتخلص من الحياة عن طريق الانتجار ، أو أحيانا عن طريق الانتجار ، وليس غريبا أن بلدا كالسويد في مقدمة الشعوب المتحضرة تحتل في الاحصائيات السنوية مكانة الصدارة في احصائية الانتجار ، اننا عندما نتحدث عن رسالة انقاذ يجب أن نعتبر أننا سننقذ أولا أنفسنا من التخلف أو ما نسميه النقصان الحضاري ولا نستغرب أذا قلنا ربما سننقذ أيضا الانسان المتحضر نفسه من أفراط حضاري أو طغيان حضاري .

مسؤولية العربى المسلم : هي مسؤولية كبرى بالنسبة اليه في انقاذ نفسه من الفناء أو بالنسبة الى انقاذ اخوانه الآدميين المعرضين لطفيان حضارتهم الى نوع آخر من الفناء والزوال .

يجب أن ننهى ما أسميه بالتسكع الفكرى لأننا ما دمنا نعيش في هذه الشحادة الفكرية لا يمكن أن نعود لجذور ثقافتنا كما لا يمكن أن نصل الى جذور ثقافة الآخرين فنبقى من الناحيتين منغمسين في الشكليات بحيث اذا تمسكنا بديننا نكون دون المثل العليا التي ينصبها الاسلام أمام الضسمير الانساني . . واذا انحزنا الى الجانب الآخر نجد انفسنا دون المثل العليا التي تقرها الثقافات الأخرى . .

مالاصالة تقتضى منا الشعور بمسؤوليتنا في مجال الفكر بحيث لا نطأطىء الراس لفكرة لمجرد مصدرها . وقد لفت القرآن النظر لقيمة الفكرة في ذاتها دون صلتها بالاشخاص أو بعالم الأشياء في قوله عز وجل (( وما محمد الارسول قصد خلت من قبله الرسل أفأن مات أو قتل أنقلبتم على أعقابكم )) صدق الله العظيم ، هذا التخليص من الشخصية وأى شخصية ، انها شخصية رسول الله الذي قال فيه سبحانه وتعالى (( وانك لعلى خلق عظيم )) .

ومع هذا اراد سبحانه أن تخلص الدعوة الاسلامية من شخصية محمد صلى الله عليه وسلم لكنه في الوقت ذاته أراد لهذه الدعوة الاسلامية منطلقها التام » . 1 . ه.

#### كلمات مضيئة:

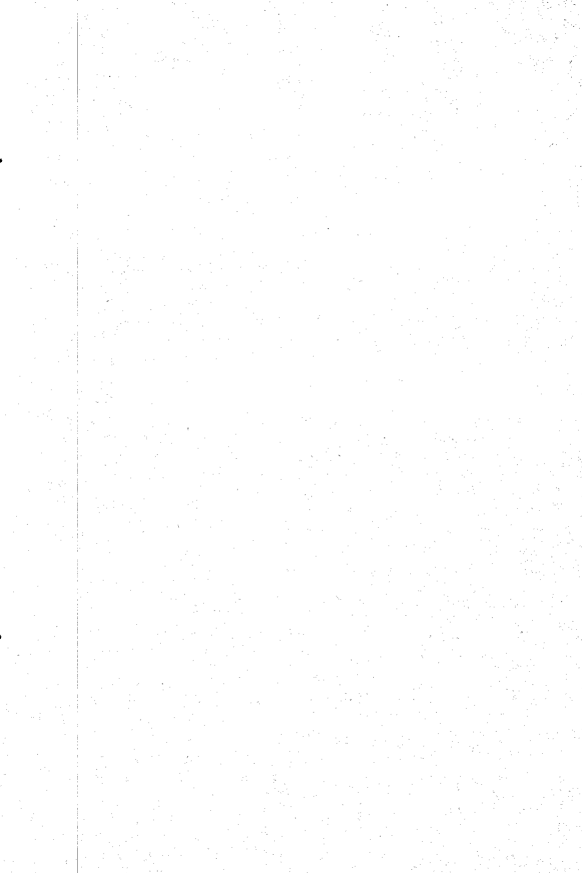
الحاجب المنصور: قصده الجوهرى التاجر القادم من مدينة عدن جواهر كثيرة ، فأخذ المنصور من ذلك ما استحسنه ودفع الى التاجر الجوهرى صرته وكانت قطعة يمانية ، فأخذ التساجر فى انصرافه طريق الرملة على شط النهر فلما تواسطها ، واليوم قائظ وعرقه يتصبب دعته نفسه الى التبريد فى النهر ، فوضع ثيابه وتلك الصرة على الشط ، فمرت حداة ، فاختطفت الصرة تحسبها لحما ، وصاعدت فى الأفق بها ذاهبة فقطعت الأفق الذى تنظر اليه عين التاجر ، فقامت قيامته وعلم أنه لا يقدر أن يستدفع ذلك بحيلة فائر الحزن فى نفسه ولحقه لاجل ذلك علة اضطرب فيها .

قال المنصور: هلا أتيت الينا بشيء من بينة ، فكنا نستظهر على الحيلة ، وهلا هديت الى الناحية التي أخذ الطائر عليها .

فقال : لقد مر مشرقا على سمت هذا الجبل الذي يلى قصرك ٠٠٠ يعنى الرملة .

فقال المنصور لشرطيه الخاص : جئنى بمشيخة أهل الرملة فحضر فأمرهم بالبحث عن من تغير حالهم سريعا ، فتناظروا ثم قالوا : ما نعلم الا رجلا من ضعفائنا كان يعمل هو وأولاده فابتاع اليوم دابة واكتسى ، فأمر فأحضروه ، فاستدناه فقال : سبب ضاع منا وسقط اليك ، ما فعلت به ؟

فقال : هو ذا يا مولاى . . وضرب بيده الى حجزة سراويله فأخرج الصرة بعينها ، وصاح التاجر فرحا : هذه هي !!



### فشل محاولة العلمانية

يؤكد المستشرق البرت حورانى فى كتابه (الفكر العربى فى عصر النهضة) الذى أصدرته جامعة أكسنورد عام ١٩٦٢ ان ما اسماه النفوذ الغربى باسم (حركة التجديد) التى بدأت فى أواخر القرن التاسع عشر وفي صدر العقود الشيلاتة من القرن العشرين الميلادى فى بلاد الضاد انما كانت فى حقيقتها تستهدف امرا واحدا هو تحويل الاسسلام من عقيدة دينية الى حضارة والى عزل الشريعة الاسلامية للوابطة التى ربطت بين افراد الامة الاسلامية عن الحياة السياسية أو بعبارة أخرى: اجراء عملية انتقال من المجتمع الاسسلامي القالمية والتربوية الى مجتمع علمانى ، ومن الدولة الاسلامية والسياسية والجنس والعرق الى الدولة القومية والاقليمية القائمة على العنصرية والدم والجنس والعرق والسلالة .

وان هذه الحركة هي التي حولت الربح : من وجهة الاسلام الاصيلة التي استهدفت القضاء على مجتمع الدماء والعناصر وبناء مجتمع العقيدة الواحدة الجامعة القائمة على توحيد الله والعدل والحق .

وليس ما يتوله البرت حورانى فى كتابه هذا بجديد على الذين عاصروا حركة التغريب والغزو الثقافى وتابعوها منذ الثلاثينيات عندما كنا لا نزال فى أول الشوط ، وقد بدت البواكير تكشف الحقيقة ، التى فجرها كتاب مثل كتاب الخمسة المستشرقين بزعامة جب « وجهة الاسلام » والذى استعمل لاول مرة كلمة ( التغريب ) للدلالة على الهدف الذى يسعى اليه الاستشراق والتشعير ممثلا فى المدرسة والجامعة والصحيفة والثقافة والكتاب .

#### وكانت الأهداف وإضحة جلية:

ا ــ السيطرة على التقنين وحجب الشريعة الاسلامية واقامة القوانين الوضعية في العالم الاسلامي كله .

٢ - السيطرة على التعليم وتحويل برامج الارساليات ومعاهد التبشير الى مجال التعليم الوطنى ومرض امثال دنلوب وديوي وغيرهم .

٣ ــ السيطرة على النظام السياسي وقرض مقاهيم اللبرالية الغربية بديلاً
 عن مفهوم ( الشوري الاسلامية ) .

السيطرة على الاقتصاد الاسلامي وغرض انظمة الربا والمسارف الربوية والاقتصاد السياسي (ممثلا في روبرت أوين امتدادا الى ماركس) .

ويرى البرت حورانى ان الجيل الذى شهد النفوذ الأجنبى كان صادقا فى مقاومته وانه كان يحاول ان يحفظ للاسلام مفهومه الأصيل مع تحرير الفكر من قيود الجمود والتخلف وأن يكشف عن جوهر الاسلام القادر على العطاء .

غير أن الجيل التالي الذي صنعه الغرب سواء في البلاد الاسلامية أو في الارساليات الغربية (في أوروبا) مانه سرعان ما حطم المخطط الذي رسمه له هؤلاء الرواد (محمد عبده وغريد وجدى وعبد العزيز جاويش وشكيب أرسلان ورشيد رضا) .

وان ادعى امثال لطفى السيد وسعد زغلول انهم من تلاميذ مدرسة هذا الجيل ، ذلك أن هذا الجيل فيما نعلم ( ومن غير أن يدلنا البرت حورانى على ذلك ) كان يتطلع الى اقتطاف الثمرة من يد النفوذ الاجنبى نفسه ، وكان النفوذ الأجنبى يلوح بهذه الثمرة ويقول :

نحن نريد جيلا يؤمن بالحضارة الغربية وبالتعاون مع الأجنبي ويقدر فكرة الالتقاء في منتصف الطريق مع هؤلاء المدنين للشعوب ( المستعمرين ) .

ولكن خلاصة الثقافة التي لقنها هذا الجيل كانت كما يقول البرت حوراني هي نظرية التطور الاجتماعي لهربرت سبنسر والفلسفة الوضعية الوجست كونت ومن ثم وعلى حد تعبيره :

( حصل تباعد حقيقي وعميق بين الآباء والأبناء الى درجة أن الأبناء قبلوا عزل الاسلام عن الحياة السياسية ) •

وان هذه المدرسة التى اطلق عليها المؤلف اسم (اللبرالية — العلمانية) قد أهملت الاسلام (كما يقول الاستاذ أبراهيم اسكندر) وقالت أنه لا مجال المسلمين في التقدم والعمران الا باقتباس الحضارة بنواحيها المادية والأخلاقية .

« هذه مدرسة لطفى السيد وقاسم أمين وفتحى زغلول وبعض الكتاب المسيحيين : فرح انطون وشبلى شميل الذين تتلمذ عليهم جيل من الكتاب أمثال طه حسين وعلى عبد الرازق وسلامة موسى ، وهذه هى المدرسة التي تبنت الفكرة الأوربية عن الدول القومية ودعت الى فصل الدين عن الدولة قصلا مطلقا » .

ومكذا نجد أن نكرة التجديد بدأت المرحلة الأولى من أجل تتوية الأمة

الاسلامية وتوطيدها وانتهت حركة التجديد بتحول مفهوم الأمة من الجماعة الاسلامية الى الجماعة القومية الاقليمية .

وهكذا علت صيحة ( القوميات الاقليمية ) التي كانت في أول الامر محاولة للتجمع تحت لواء العروبة بعد ستقوط الدولة العثمانية وستوط الخلافة ولكن الفكرة العربية لم تلبث أن سممتها دعوة الاحزاب العلمانية التي يقودها التغريبيون كما سمموا فكرة التجديد .

ومضت المحاولة متعددة وضخمة وباذلة كل جهدها في سبيل تدمير المضمون الاسلامي للعروبة ، واعلاء شأن قومية مفرغة من روح الاصالة والاسلام والتراث واللغة ومع ذلك نقد عجزت هذه المؤامرة الضخمة عن الفصل بين العروبة والاسلام . يقول البرت حوراني :

غير أن العرب لم يكن بامكانهم أن يفصلوا القومية عن الاسلام بالقدر الذي فعله الأتراك ، فالاسلام كان من فعل العرب في التاريخ وهو الذي بمعنى من المعانى قد صنعهم ووحدهم وأعطاهم شريعتهم وثقافتهم اذلك أحاط بالقومية العربية أساسيا أشكال كان على العرب والمسلمين على السواء أن يجابهوه ، فالعلمانية ضرورة كنظام للحكم لكن من أين للعلمانية أن تنسجم والشعور العربي ، ليس من الضروري في الحياة العملية أن تجد الاشكالات حلا لها ومن المكن للناس أن يعيشوا واياها في أمان والواقع أن معظم العرب الذين فكروا في هذه القصة قد اكتفوا بتأكيد كلا شقيها في آن واحد متيقنين أن غير المسلمين من العرب هم جزء لا يتجزأ من الأمة العربية ، وأن الاسلام هو أساس شعور العرب بوحدتهم والبعض يرد القومية الى الشعور بالاخوة الاسلامية التي أوصي بها محمد صلى الله عليه وسلم في آخر خطبة عامة له ويقول أنها الطموح الى بعث مدنية الخلفاء الاولين العظيمة السمحاء .

وكان هناك من يطرح القضية على مستوى أعمق ، غاعتبر أن للاسلام تلك الأهمية البالغة لا لمجرد كونه ينبوع اعتزاز والهام بل لانه أتى بشريعة خلقية من شانها توجيه حياة الأمم أذ أنه لا يجوز للمجتمع أن يكون شريعة لذاته بل ينبغى له مبدأ منظم يهيمن عليه وأورد من كلام أحد ملوك العرب قوله: أن أول مبدأ لحياة العرب السياسية أنما هو الرضوخ للقرآن والسنة ولطالما سلم السلاطين العثمانيون بهذا المبدأ وكان العرب راضين بحكمهم وأن كانوا غير عرب لكنهم أذ تخلوا في القرن التاسع عشر عن مبادىء الاسلام واقتبسوا نظام حكم غربى لا يغقهونه ، أنحل رباط الولاء الاسلامي وأخذ العرب يفكرون في حكم عربي يكون وفيا للاسلام من جديد .

تلك عبارة البرت حوراتي ونحن لا نقرها على جملتها ولا نؤمن بتلك المسطلحات الوائدة من قومية وغيرها ونرى أن العروبة شيء يختلف عن القومية في مفهومها الغربي وانها ثهرة الاسلام ورابطتها به جذرية وأن الاسلام يتوم على وحدة الفكر ولا يتبل استعلاء العناصر أو الدعوة اليها

ومن شأن هذا أن عجزت فكرة العلمانية وفكرة القومية الغربية أن شمى الوجدان العربي المسلم أو تجعله يقبل هذه الأنظمة ويقرها:

ان الانسان العربى المسلم لم يقتنع بالعلمانية أو القومية الغربية . قهو لم يزل مخلصا لمفهوم الوحدة الفكرية الاسلامية الجامعة دون أن يفصل بين العروبة والاسلام . والعرب يؤمنون ايمانا صادما بأن الاسلام هو الذى صنعهم ووحدهم وأعطاهم شريعتهم وثقافتهم وعالميتهم ومن ثم فان العرب لن يجدوا طريقهم الحق الافى مفهوم الاصالة الاسلامية .

# عبرتان تكشف عن فساد الفكر المادي

أمران علينا أن نتلقى أخبارهما ... وهى كثيرة ومتصلة ولا نكاد تتوقف يوما بعدد يوم .. في دائرة اليقظة الواعية والذكر الصحيح لقدرة العلى الكبير ولحكمته العالية ولما أوصافا بسه في القرآن من التفكر والتذكر والتماس العبرة .

الأولى: هى اخبار الحغريات الأثرية المتعددة التى لا تتوقف فى عالمنا العربى الاسلامى يوما حيث تكتشف مدائن كاملة من آثار العرب القديمة ومن عجب ان الباحثين يعرضون هذه الكشوف ويحللون جوانبها المختلفة وما غيها من ابنية وهندسة والوان واصباغ وحجارة وصناعة ثم يتوقفون عن هذا . ولا يذكرون ان هذه الأمم عاشبت قديما وكانت لها حضارات وملك عريض وأنها خالفت عن امر ربها فأخذتها سنن الله التى تأخذ الظالمين والخارجين على امر الله : ( وكم من قرية عتت عن امر ربها فحاسبناها حسابا شديدا وعذبناها عذابا نكرا فذاقت وبال أمرها) ،

ولقد اشار القرآن في مواضع عديدة الى هذه الامم وأشار الى أن أهل العصر مازالوا يمشون في مساكنهم ويشاهدون آثارهم ويمرون عليهم مصبحين وبالليل حيث بئر معطلة وقصر مشيد وحيث تكشف الحغريات ذلك القدر الكبير من الصناعة والترف .

هـذا شيء ، والشيء الآخر هو اخبار الكواكب والنجوم والأغلاك التي لا تخلو الصحافة يوما من ذكر اخبارها وجدير بها نا تعطينا مزيدا من الأيمان بقدرة الله القادر وكونه الواسع الذي ما يزال يزداد على مرور الأيام والأعوام اتساعا في ابنية الكون والمجرات والكواكب التي يكشف الفلكيون عن نشوئها ولم تكن من قبل ، وعن زيادة تعداد سكان الأرض زيادة متصلة لا تتوقف ، ولقد سجل الحق تبارك وتعالى ذلك في القرآن حيث قال : (وانا لوسعون) ،

وحين نقراً مثلا أن السفينة فويجر (١) بعد السفينة فويجر (٢) انطلقت في رحلة الى كوكبى المشترى وزحل خلال شهر أغسطس ١٩٧٧ وأنه من المتوقع أن تصل الى كوكب المشترى أكبر الكواكب في المجموعة الشمسية في يوليو ١٩٧٩ وهي تجرى خلال عامين في هذا الفضاء بسرعة ٢٣ ألف ميل في الساعة حيث تبلغ المساعة بين الأرض والمشترى ٣٦٨ مليون ميل .

أي معنى يمكن أن يعطينًا أياه هذا الخبر ، يعطيه للنفس المسلمة المؤمنة بربها وقدرته وعظمته ، وكيف بالانسان الضئيل الصغير في هذا العالم الضخم وكيف بربه الذي علمه واعطاه القدرة والعقل والقوة على اختراق الآماق ومع ذلك هان كل ما أعطيه الانسان قليل .

### ( وما أوتيتم من العلم الا قليلا ) .

بالنسبة لعلم الله الأكبر ومع ذلك مان الانسبان يستعلى ويطفى ويعتر بتلك الماهيم المادية الزائمة ويظن انه هو الذي استطاع بقدرته وعقله تحقيق هذاه الانتصارات .

ان على الأنسان المعاصر ان يعود الى الله وان يجد من هذا العطاء والكشف حجة عليه ودليلا يوقظه الى مكانه ورسالته والى غضل الله عليه وكلتا العبرتين تكشفان عن فساد الفكر المادى المحدود المحاصر فى دائرة ضيقة ، وتوضحان عظمة الفكر الربانى الأصيل الذى أعطاه تبارك وتعالى للانسان عن طريق رسالاته وانبيائه وكتبه فجحده انسان الحضارة الحديثة فذاق ويلات الغربة والتمزق والغثيان وكل ما تردده فلسسفات الوجودية من اختناق للنفس الانسانية التى عقت جانبها الروحى والمعنوى وأنكرت فضل الله عليها وعصرتها الماديات وقتلتها الاباحيات .

#### \* \* \*

### هذا القول الزائف: لي لفتي ولكم لفتكم

قالها جبران خليل جبران ابان تلك الموجة الصاخبة التى قادها التغريب والتغرد والتصافى فى الثلاثينيات لتكون «شمارا او اغنية » ترددها الأفواه ويتقدر بها أعداء اللغة العربية والاسلام بعد ان استعلى ذلك الصوت الكريه الحامل على الفصحى لغة القرآن والداعى الى العامية بدأ من ويلكوكس الى ولمور الى لطفى السيد وقاسم أمين وسلامة موسى ثم جاء ذلك الصوت من وراء البحار ممثلا لجماعة المهجر الكارهين للأدب العربي واللغة العربية والخارجين عليه ( واقصد جماعة المهجر الشمالى ) : أمين الريحاني وحبران ونعيمة وشاعر اللا ادريه ( ايليا أبو ماضى ) ولهؤلاء جميعا قصة طويلة سوف نعرالى الها يوما لنكشف زيف هدف الأدب المهجرى الشمالى وعداوته للعربية والفكر الاسلامى .

ولكن مدرة الاسلام مصطفى صادق الرافعى كان ما يزال واتفا لهم بالمرصاد بعد أن أصدر كتابه ( أعجاز القرآن ) ليرد على تلك الحملة التى بدأت منذ وقت مبكر ، بعد الاحتلال البريطانى لمصر والسودان ، وبعد أن جاءت عائلات تقلا ومكاريوس وفارس نير وصروف وسركيس وصابونجى وغيرهم وليس معهم الا عداوة القرآنية بعملون لهدمها عن طريق هدم اللغة الفصحى ، وتحويل مفاهيم الماسونية الى اخلاقيات للمجتمع المتحضر الجديد ،

#### قال الرامعي رحمة الله عليه :

واذا أنت لم تجد فى كل علماء المتقدمين من يستطيع أن يقول أنه صاحب مذهب جديد فى الأدب واللغة أو يرى لنفسه رايا فيها ألا أنه يعمل لحفظها ونمائها ورونقها ، والا أنه يرفق ما استطاع ويتصرف بما أطاق فائك وأجد فى أهل ( ١٩٣٢ ) من يقول فى هذه اللغة بعينها .

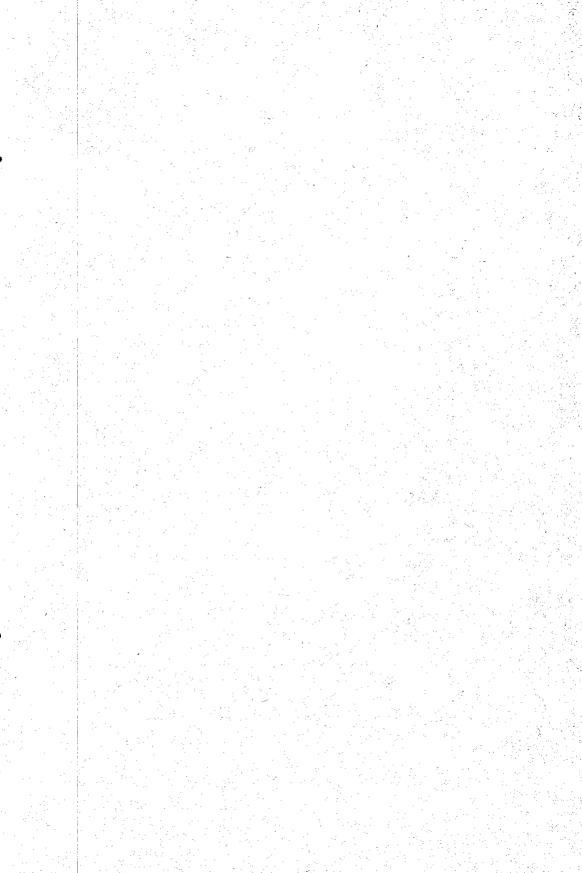
#### لك مذهبك ولى مذهبي ٠٠ ولك لغتك ولى لغتي

غمتى كنت يا غتى صاحب اللغة وواضعها ومنزل اصولها ومخرج فروعها وضابط قواعدها ومطلق شواذها ، ومن سلم لك بهذا حتى يسلم لك حق التصرف ( كما يتصرف المالك في ملكه ) وحتى يكون لك من هذا حق الايجاد ومن الايجاد ما تسميه أنت مذهبك ولغتك ، لأهون عليك أن تولد ولادة جديدة فيكون لك عمر جديد تبتدىء فيه الأدب على حقه من قوة التحصيل وتستأنف دراسة اللغة بما يجعلك فيها شيئا من أن تلد مذهبا جديدا أو تبتدع لغة تسميها لغتك غانك عمر واحد في عصر واحد بين ملايين من الأعمار في عصور متطاولة ، وان ما تحدثه على خطأ لا يبقى على أنه صواب ولا يبتى أبدا الا كما تبقى العلة على أنها علة فلا يقاس عليها أمر الصحيح ولا يحكم بها فيمن لم يعتل .

ان هذه العربية لغة دين قائم على اصل خالد هو: القرآن الكريم .

وقد أجمع الأولون والآخرون على أعجازه بنصاحته الآ من لا حفل به من زنديق (يقصد سلامة موسى ومحمود عزمى وطه حسين وعلى عبد الرازق وجبران وزملائه) فاذا كان المعجز في لفة من اللفات باجماع علمائها وأدبائها هو من قديمها فهل يكون الجديد فيها كمالا أم نقصا . ثم أن فصاحة القرآن يجب أن تبقى مفهومة ولا يدنو الفهم منها الا بالمران والمزاولة ودرس الأساليب الفصحى والاحتذاء عليها وأحكام اللغة والبصر بدقائقها وفنون بلاغتها والحرص على سلامة الذوق فيها وكل هذا مما يجعل الترخص في هذه اللغة واساليبها ضربا من الفساد والجهل فلا تزال اللغة كلها مذهبا قديما وأنما يكون المذهب الجديد فيها رجلا الى حين ثم يدخل مذهبه معه القبر وما عسى يصفع كاتب وعشرة ومائة والف في لفة ينبض على كتابها المعجز أربعمائة مليون قلب ( الآن الف مليون قلب ) وكم من أسلوب ركيك المعجز أربعمائة مليون قلب ( الآن الف مليون قلب ) وكم من أسلوب ركيك أو ضعيف أو عامى ظهر في هذه اللغة وأن يسمى بلغة اليوم مذهبا أو زائغ أو مدخول وكم من كتاب كان يصلح أن يسمى بلغة اليوم مذهبا أو زائغ أو مدخول وكم من كتاب كان يصلح أن يسمى بلغة اليوم مذهبا أو دابتاها عشر موجة فانحدر الى أعماق الموت الطامى .

وهكذا القم الرانعى جبران ونطته حجرا وتف فى حلوتهم واليوم ومعد مرور أكثر من أربعين عاما نتساءل : أين صيحة جبران ولطفى السيد الضالة التى واجهها الرافعى رحمه الله بالتفنيد والدحض منفذ بدأت عام ١٩١٣ ووالاها بكتابه عن اعجاز القرآن ثم مضى بها فى مقالاته فى الهلال والرسالة حتى نهاية حياته رحمة الله عليه فما ترك لهم شبهة الا زيفها وكان موقفه من الرجل الصنم واضحا وقويا .



## رفض المسلمون الذوبان

عبر جوستاف فون جرونيادم على الرغم من خصومته الشديدة الأسلام عن مفتاح التجدى الحقيقي الاسلام في مواجهة الغزو الحضاري فقال في كتابه الاسسلام المعاصر:

( ان شغل الاسلام الشاغل لم يكن السعى في سبيل شخصية حضارية الله الرفض بالسلماح لشخصية الاسلام الحضارية أن تنوب وتتلاشى في شخصية حضارية أخرى ، هذا الرفض بالذات هو الذي مكن الجزائريين من الصمود في وجه الاستعمار الفرنسي ، وهذا الرفض هو الذي حال بين السلمين الهنود أن ينصهروا في وجه أكثرية عددها أربعة أضعاف عددهم واعطاهم الدافع لأن يقيموا دولة جديدة منبقة من وحى الاسلام وروحه ،

فقد أصر الجزائريون طوال مائة واربع وثلاثين سنة اصرارا عنيدا على أنهم ليسوا فرنسين بل جزائريين مسلمين ولم يخامرهم طوال صراعهم الدموى ضد الحكم الفرنسي الاستعماري اي شك في شخصيتهم الحضارية وكذلك استمر سكان القارة الهندية المسلمون قرونا متوالية في اصرارهم على أنهم يختلفون عن جيرانهم الهندوكيين حضارة ولم يستريحوا أو يريحوا حتى قامت دولة باكستان على اطلال الإمبراطورية البريطانية في الهند ومن أجل ذلك كان الصراع في مراكش وتونس وليبيا ومصر والعراق وسوريا ولبنان وفلسطين ، لقد اصبح الاسلام هو الوسيلة المثلي للاحتجاج والمقاومة والأداة الوحيدة الفعالة في أيدى أبنائه لمجابهة الأخطار التي تهدد مجتمعهم ودينهم وحضارتهم ) .

انفجار نووي بقوة الفي قنبلة وقع منذ سبعين عاما ما يزال انفجار عام ١٩٠٧ يدهش العلماء ولا يجدون له تفسيرا

ما يزال انفجار عام ١٩٠٧ الذي وقع في سيبريا يشغل العلماء خلال هذه السبعين عاما التي انقضت على حدوثه دون أن يصلوا الى تعليل علمي صحيح له وفي ذلك مصداق قول الحق تبارك وتعالى : ( وما أوتيتم من العلم الا قليلا ) وقع الانفجار صباح ٣٠٠ حزيران ( يونيو ) عام ١٩٠٧ تبين أنه وقع على بعد ١٩٠٧ كيلو مترا من قرية ( غانا راغا ) في اقليم تونجويكا شمال بحيرة بيجال بسيبريا والغريب أنه بعد حدوث الانفجار بشمرين بقيت في السماء هالة ضخمة من النور غسفورية اللون شديدة البريق منذ ذلك

الوقت والعلماء يتساعلون عن اصل الانفجار ولا يزالون الى اليوم دون ان يتوصلوا الى كشف النقاب عن مصدره او تفسير سقوط اشجار العابات المحيطة بالمنطقة في مساحة ٤٠ كيلو مترا .

وتقول احدى الصحف الفرنسية التى تناولت الموضوع مجددا : لقد اغترض بعض العلماء ان هذا الانفجار لا يمكن الا ان يكون انفجارا نوويا يعادل في قوته ( . . . . ) قنبلة لها ذات القوة التدميرية للقنبلة الذرية التى القيت على مدينة هيروشيما في اليابان كما رجحوا حدوث الانفجار على ارتفاع لا منز فوق سطح الأرض واكد البعض أن السبب في حدوث الانفجار قد يكون سقوط احد الشهب وانفجاره قبل أن يصل الى الأرض ولكنهم لم يعثروا على أى أثر يدل على حدوث ذلك ، ويقول احد العلماء الذين درسوا الظاهرة باستفاضة : لقد اثبتت ذبذبات المجال المغناطيسي الأرضية وطبيعة الموجات المترددة للزلزال في المنطقة وبالاضافة الى التحاليل والفحوص التى اجريت على عينات من الياف وشرائح الأشجار التى دمرت والصخور الموجودة أن الانفجار ( نووى ) ومن المحتمل أن يكون أصل الانفجار وصول احدى مركبات الفضاء التى أدى اختراقها للمجال الجوى الأرضى الى هذا الانفجار العجيب .

### قبر صلاح الدين

نشرت مجلة المقتطف التي كان يصدرها اصحاب المقطم وهم من المارون حلفاء الاستعمار البريطاني عام ١٩٢٧ سؤالا وجه اليها جاء فيه: أن اللورد اللنبي لما دخل دمشق فاتحا نزع عن قبر صلاح الدين الأكليل الذي وضعه عليه الامبراطور غليوم فما هي غايته من نزعه ؟.

وأجاب الدكتور يعتوب صروف محرر المتطف على السؤال مقال :

ان الحرب العالمية اثارت الأحتساد بين المتحاربين حتى صار يسهل على كل منهم أن يقتل خصمه ويمثل به ويحرق بيته ويتلف المتعته ولم يكتف المحاربون بذلك بل حرقوا المخازن والكنائس والمكاتب واتلغوا الآثار الفئية . واللورد اللنبي من أروع قواد الجيوش ولكنه وتر بوحيده في هذه الحرب وأذا ثارت ثائرة الغضب فهو وغيره لا يقف غضبهم عند حد ونظن أنه لو جاء دمشق الآن لوضع على قبر صلاح الدين المليلا آخر بدل الذي نزعه .

وتكشف هذه الاجابة عن المكر والدهاء البالغين وعن الأسلوب الذي كانت صحافة التغريب والغزو الفكرى تشره بين المسلمين والعرب .

ولو كان صاحب المقتطف منصفا وناصحا لقال غير هذا ، لقال أن اللورد اللنبي هو صاحب الكلمة المشهورة ( الآن انتهت الحروب الصليبية ) بعني أن الغرب السيحي قد استطاع بعد مرور سبعمائة عام أن يعود مرة أخرى بعد أن هزمت حملاته الصليبية التي استمرت مائتي عام ، ها هو قد استطاع أن يعود وأن يقتحم دمشق وأن يصل الى قبر صلاح الدين الذي هزمهم

في موقعة « حطين » وقد اكمل هذا المنى القائد الفرنسي ( غورو ) الذي قال حين دخل قبر صلح الدين قولته المعروفة : « ها نحن قلد عدنا يا صلح الدين » فالأمر ليس أمر غضب اللورد اللنبي على فقدان ابنه ولا هو أمر أي علطفة من العواطف المفاصة ولكنه أمر مخطط خطير رسمة لويس التاسع عشر بوصيته عشية هزيمته في المنصورة وقد استطاع هذا المخطط أن يحقق غايته بعد سبعمائة عام حيث استطاع النفوذ الأجنبي استاط بلاد المسلمين في قبضته عن طريق الغزو الفكري والتغريب وهزيمة مفهوم الاسلام و وهكذا كشف الغرب الاستعماري عن حقده أزاء أرض الاسلام وأزاء المسلمين وأزاء الإسلام أنفسه ممثلاً في مهاجمة المجاهد العظلم صلاح الدين في قبره سواء بنزع الكليله أو القاء عبارات الحقد ، أزاء رحل لا يملك الرد عليهم وأن كان قد حطم أحلامهم وأقذى عيونهم ولا يزال رمزا عظيما لقاومة الغزو الأجنبي .

### لا حاجة الى واسطة

قال الحاج عمر بونجو رئيس الجابون

ان الشيء الذي أومن به والذي يؤكده الاسلام هو أن هناك (( الله )) وهناك « الانسان » وليست هناك حواجز بينهما وبالتالي غلا حاجة الى الوساطة وهذه هي أبرز ما أهتز له قلبي من مفاهيم الاسلام : هذه هي روح الاسلام ذلك الدين العظيم الذي آمنت به ، لقد وجدت في الاسلام الحرية والصلة المباشرة بين الانسان وربه بعيدا عن حدود المكان ووساطة الكهنوت . انني كمسلم لست محتاجا إلى محراب أو معبد أو صومعة لأختلى بنفسي مع الله ، أن الأرض كلها مسجدي . لقد وجدت في الاسلام الحرية والصلة المباشرة مع الله تبارك وتعالى .

المحرر: الرئيس عمر بنجو رئيس جمهورية الجابون وغقه الله سبحانه وتعالى للدخول في الاسلام في أول رمضان المبارك من عام ١٣٩٣ هـ وقد ادى فريضة الحج عام ١٣٩٤ هـ .

#### من تاريخنا

يقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه :

● لو شئت لكنت أطيبكم طعاماً ، لولا أن تنقص جنانى لشاركتكم في لين عيشكم ولو شئت لكنت أطيبكم طعاماً وارفهكم عيشاً ولكنى أخاف من الله تبارك وتعالى الذي يقول:

### ( أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتعتم بها ) .

• أن الله عز وجل لا يمحو السيىء بالسيىء ولكن يمحو السيىء بالحسن فانه ليس بين الله تبارك وتعالى وبين احد نسب الا طاعته فالناس شريفهم

ووضيعهم في ذات الله سواء . الله ربهم وهم عباده يتفاضلون بالعانية ويدركون ما عنده بالطاعة .

- واذا كان في الانسان عشر خصال تسع منها صالحة وواحدتها سوء الخلق انسدت هذه الخصلة تلك التسعة .
  - التبسم ابلغ في الايناس من الضحك •
- المروءة مروعتان ظاهرة وباطنة : فالظاهرة الرياش والباطنة العماف .
  - الى الله اشكو ضعف الأمين وخيانة القوى .
  - تواضعوا لن تتعلمون منهم ليتواضع لكم من تعلمونهم .

\* \* \*

# كل مؤامرات الفكر جاءت من الشعوبيين

ان اغلب النظريات التي طرحت على المسلمين والعرب قدمها أناس من غيرهم ، أناس ليست لهم صفة المواطنسة الصحيحة أو الايمان بالقيم التي تعيشها المجتمعات غنجد أن دعاة الطورانية يهود أمثال ليون كاهون الذي كتب عن تاريخ الترك والمغول داعيا الأتراك المسلمين بعد أربعة عشر قرنا من الاسلام أن يعودوا إلى تاريخ قديم لطوران ومغول وغيرها ، وقد اعتبر هذا الكتاب مرجعا نتلك الدعوة التي انطلقت خلال حكم السلطان عبد الحميد لتحطم الجامعة الاسلامية .

وجاء غيبرى اليهودى من أوروبا الى الدولة العثمانية ، وأقام بها وتحبب الى قادتها من أجل أن يكسب ثقتهم فيقنعهم بنظرية مسمومة تقوم على أساس أعلاء فكرة العرق على فكرة العقيدة ، وقد دعا فمبرى الأتراك الى الخروج من الوحدة الاسلامية والعودة الى طوران ، ومن أجل دعونه قام برحلة الى آسيا لتجديد هذه الآراء القديمة التى حاربها الاسلام ومن ثم بدأت حملة عنيفة تصور الجامعة الاسلامية بأنها خطر على الغرب ، وأثارة الحفائظ بين الدولة العثمانية وأوربا ، وقد كشف السلطان عبد الحميد عن هذه المؤامرات فقال : أن الدول الغربية تحاربنا حربا صليبية بشكل سياسي .

وفى هذه الفترة ظهرت المحافل الماسونية لتستوعب حركة الاتحاديين ، وظهر عباس باشا زعيم البهائية ، وفتح الطريق الى دخول سماسرة الفساد في البلاد العربية ، وصدر الجزء الأول من فلسفة النشوء والارتقاء لشبلي شميل ، وأثير الغبار حول اللغة العربية ، .

ثم جاءت الدعوة الى الشيوعية فحملها اليهود وكانوا هم دعاتها فى كل مكان فكشفوا بذلك عن العلاقة الجذرية بين الصهيونية والشيوعية ، ثم جاء دعاة الاقليميات والقوميات الضيقة امثال ساطع الحصرى ، وانطون سلطادة . . .

اما ساطع الحصرى فقد كان ثهرة الفكرة الطورانية التى حملها دعاة الاتحاديين . . أما انطون سعادة فقد كان داعية تمزيق الوحدة القائمة بين العرب والمسلمين خدمة للتعصب وللاستعمار ، فركز انطون سعادة على تأثير الأرض وركز ساطع الحصرى على تأثير اللغة ، وكلاهما اقتبس آراءه

من النظرية الغربية ، واستغل التاريخ الأوربى الحديث ، واعتمد أنطون سعادة على نظريات اجنبية وعلى انكار غربية ، وكذلك سار ميشيل عفاق في نفس الطريق وجرى التلفيق بين عشرات النظريات الوافدة ، وغاب عن هؤلاء جميعا أصالة الاسلام وتراثه في مجال الوحدة والتضامن والجامعة التى تجمع أهله ، ومن أجل ذلك سقطت هذه النظريات بعد أن حاولت أن تسيطر على هذه الأمة وبعد أن بذلت جهود كثيرة في سبيل اقناع الناس بها ، لقد كانت الصيحة صيحة الاصالة : أننا نريد مفهوما عربيا واسلاميا أصيلا مستمدا من تراثنا وواقعنا ، فالاسلام يرى أن العقيدة هي العامل الحقيقي للتجمع والوحدة ، أن الأصوات التي كانت تدعو الى العروبة في لبنان لم تكن مخلصة في حمل لواء الأصالة وانما كانت تستهدف الفصل بين العرب والترك ، واثارة الصدام بينهم ولذلك غانه سرعان ما تغير الاتجاه بعد سقوط الدولة العثمانية .

وسرت دعوة الاقليمية فى كل بلد عربى حتى لا يتفق العرب على وحدة جامعة غدعا التغريبيون فى مصر الى التمصير وفى سوريا الى السورية وفى لبنان الى اللبنانية واثيرت دعوات الفرعونية والفينيقية والبابلية انتزاعا للمسلمين والعرب من أربعة عشر قرنا وردهم الى تاريخ قديم ليس له من جذور أو مقومات تمكنه من الحياة مرة أخرى وقد قضى عليه بقانون « الانقطاع الحضارى » الذى وقع فى العالم الاسلامى بعد الاسلام حيث سقطت العقائد الفاسدة ، واللغات ، ولعل الرومانية التى استمرت فى أجزاء كبيرة من البلاد العربية الف عام تقريبا .

ولقد تعالت الصيحات بالدعوة القوميسة مستمدة من الفسكر الغربي ومن نظريات القوميات الغربية ، واستمرت اكثر من عشرين عاما ، ثم فشلت غشلا ذريعا ولم تستطع أن تحقق شبيئًا ، ذلك الأنها كانت مجانية للفطرة وللأصالة وللاستمرار التاريخي والعقائدي الاسلامي عميق الجذور ، عجزت فكرة القومية عن أن تحقق شيئا الا الخلاف والصراع لأنها جانبت الفطرة وتعقدت واستسلمت لمحاذير الفكر الوافد ، لقد عرف قادة حركة اليقظة تلك الرابطة العييقة بين العروبة والاسلام وكانوا يعملون في ضوئها ، بيون العروبة ثمرة الأسلام ، وأن العرب مادة الأسلام ولكن محاولات ساطع الحصري وميشيل عفلق وأنطون سعادة حاولت أن تخرج العروبة من مفهومها الأصيل الى مفاهيم القومية الفربية التي تختلف تماما عن المفهوم الأصيل ومن ثم فقد عجزت أن تؤدى الى نتائج أصيلة ، وتبين أن هذه المحاولة تستهدف مقاومة الاستعمار بالتجمع تحت لواء العروبة ، ولكن اهدار هذا الاتجاه بفصل العروبة عن تراثها وعقيدتها وقيمها ، واقامنها على قيم أخرى والمدة كالاشتراكية وغيرها ، وهنا لمسدت الفكرة وعجزت عن العطاء ، واليوم وقد انتهت مرحلة الاستعمار ٤ مان الدعوة الى العروبة أو القومية أصبحت قاصرة وعاجزة عن أن تستوعب تحديات المرحلة الجديدة ، أن المواحهة الآن في هذه المرحلة تتطلب العمل داخل اطار منهج الاسلام . .

لقد تعودت حركات التغريب أن تحتوى الدعوات التي يتخذها المسلمون والعرب أسلوبا للعمل ، ولقد استطاعوا احتواء فكرة العروبة حين فرغوها

من مقهومها الاسلامى وجعلوا مضمونها غربيا وافدا وبذلك حطموا هدفها وحالوا بينها وبين تحقيق الغاية . لقد قامت القومية في الغرب معارضة للوحدة المسيحية في أوروبا ولتمزيقها .

اما العروبة في العالم الاسلامي فانها قامت لتخلف الوحدة الاسلامية والحلول محلها حين سقطت الدولة العثمانية للتجمع تحت لوائها ولذلك فان اصطناع مفهوم القومية الغربي جاء بنتائج افسدت الهدف وحالت دون الوصول الى الفاية ، وفي الغرب ارتبطت فكرة القومية بالعنصرية واعلاء الجنس ، ولكن المسلمون لا يرون العنصرية في علاقتهم ، بل ينكرونها ويؤمنون بالاخاء الذي جمع بينهم الاسلام به . لقد كان من أقوى أهداف النفوذ الغربي وضع المسلمين والعرب في قوالب الفكر الغربي ، وأخراجهم من قيمهم ومفاهيمهم ولقد استطاعت أن تفرض ذلك عليهم عن طريق سيطرتها على الثقافة والتعليم التي خرجت مجاميع من القادة والمفكرين ، كذلك فان الفكر الاسلامي بأصالته واستمداده من القرآن قادر على صهر كل مذهب ودعوة وفكرة والانتفاع بما فيها من ايجابيات دون أن تسيطر عليهم هذه التسارات .

لقد أذهب الله عن المسلمين عصبية الجاهلية وغذرها بالإباء ، فالناس بنو آدم وآدم من تراب ، ولا غضل لعربى على عجمى ، ولا لأبيض على أسود الا بالتقوى .

### هامش اليوميات

مرف الراغب الأصفهائى الظلم بأنه وضع الشيء فى غير موضعه المختص به اما بنقصان أو بزيادة ، أو بعدول عن وقته ومكانه . . فاستعمال القدرة بالطريقة العادلة وفى الوقت المناسب وفى المكان اللائق فضيلة . . واستعمالها بالطريقة الظالمة فى الوقت غير اللائق رذيلة .



# هل يستطيع الفكر الغربي أن يتجماوز مرحلة الخطر

ان الفكر الغربى اليوم بعد أن وصل الى طريق اللاعودة في الاتجاه المادى تحت سيطرة التلمودية الصيهونية التي انحرفت به واخرجته من النظرة الدينية ( المسيحية ) أولا ومن النظرة الروحية المثالية ) واحتوته داخل اطار الفلسفة المادية اليهودية الأصل ) يحاول محاولات مستميتة في الخروج من أزمته .

ان هناك محاولات متعددة من الفكر المسمى الغربى الى اعادة النظر في التحديات والأخطار التي وصلت اليها ، تدور هذه الأبحاث حول الدين نفسه ، ونجه على راس ههذاه المحاولات اربولد توينبى ومن بعهده اونامونو عن المسيحية ، ثم نجد مراجعات كثيرة حول هيجل وماركس وفرويد وبوركايم وسارتر . وقد تبين للغرب أن آراء هؤلاء جميعا ما هي الا ( التلمودية ) مصبوغة بصبغة البحث العلمي وقد كثبف الدكتور صبري جرجس منذ سنوات عن أن نظرية غرويد مستمدة كلمة كلمة من التراث جرجس منذ سنوات عن أن نظرية عرادة لتدمير الانسان نفسه ، كجزء من التامودي الصهيوني وانها محاولة جادة لتدمير الانسان نفسه ، كجزء من خطة الصهيونية العالمية محاذية تماما لخططها السياسي التخريبي .

ولقد كانت محاولة ماركس اليهودى ان يجعل تفسير التاريخ البشرى كله دائرا حول المعدة ولقهة العيش ، وكانت محاولة فرويد اليهودى ان يجعل تفسير التاريخ البشرى كله دائرا حول الجنس وكانت محاولة دوركايم اليهودى ان يصوغ الاجتماع البشرى على الساس ( الجبرية ) التي تجعل مسئولية العمل مرتبطة بالمجتمع وليس بالفرد والقول بأن الدين والأسرة ليسا من الفطرة وأن الجريمة لا عقاب عليها لأنها مرض وليست عملا اراديا وهكذا . وقد ظهرت في الغرب مدرسة جديدة قوامها ( استيكل ومورر وفروم ) تحاول أن ترجع التحليل النفسي الى اصالة الدين وتقدم مفهوما جديدا معارضا لمفهوم قرويد الذي استعلى استعلاء شديدا منذ عام ١٩٣٠ تقريبا الى ان حطمته المجامع والمؤتمرات النفسية الأخيرة التي عقدت في المانيا وامريكا عام ١٩٣٨ وما بعدها .

وتجىء نظرية السيكولوجيين الجدد كاشفة لزيف فرويد ونظريته ، فهم يعتبرون الاضطرابات النفسية تعود الى فقدان عنصرى الدين والأخلاق . ويرى شيخ هؤلاء ( استيكل ) أن القلق الذي يؤدي الى الاضطرابات يحدث عندما يقوم الفرد باعمال كان يتبنى الا يتوم بها في حين أن القلق حسب المفهوم

الفرويدى ينشأ من مجرد التفكير في القيام بأعمال لا يقرها الضمير والفرق كبير بين المفهومين اذ يؤكد الاتجاه الأول فكرة الصراع التي تجيء بين الفعل ( الممارسة ) والشعور بالاستياء الناجم عنه وهذا راى استيكل بينما يؤكد الاتجاه الثاني فكرة الصراع الناجم عن مجرد النية ثم الخوف المترتب على هذه النية أو الرغبة .

وتقوم نظرية استيكل على محاسبة الضمير وعتابه والشعور بالخطيئة على أعمال مارسها الفرد ويطلق على هذه النظرية : نظرية الخطيئة .

ويرى أصحاب هذا المذهب أن هناك علاقة بين المرض النفسى وعذاب الضمير ، وأنهما شيئان مرتبطان متلازمان يسيران جنبا الى جنب . ويرون أن الألم قد يكون له تأثير ضار مدمر للشخصية عندما يشعر به الانسان ولا يستطيع أن يعبر عنه أو يصححه .

وقد كان فرويد من اوائل دعاة (العقل الباطن) واثره في احداث الاضطرابات الانفعالية وممن نادوا بنظرية اللاشعور غير ان دراسات اللاشعور كاتت غامضة ولم تكن واضحة فضلا عن أنها قسمت النفس الانسانية الى ارادة ووجود غير انها حاولت أن تعطى المطلين النفسيين هالة من القداسة والكهنوتية ونوعا من المعرفة الخفية المقصورة على فئة قليلة .

اما اصحاب النظرية الدينية فيتولون : الله اذا كان المتصنود باللاشعور مجموعة العوامل الفريبة الفامضة غير المرتبطة التي تؤثر في الشخصية وما يتعرض لها من اضطراب فالمذهب الديني في تفسير المرض النفسي لا يمانع من فهم اللاشعور داخل هذا الاطار المحدود ، اما اذا تعدى مهمة اللاشعور هذا الاطار ومعرفته فهنا يبدأ الاختلاف واضحا بين المدرستين .

وجملة القول ان المفهوم الجديد للمرض النفسى لا يقوم على الساس الكشف عن النزعات اللاشعورية ومساعدة الفرد على اشباعها أو الشعور بها بل مساعدة الضمير على أن يسترخى ويهدا ثم يتراجع والوسيلة الى ذلك هي مساعدة الفرد ليعمل على ارضاء الضمير وان هذا السلوك الروحي من شأنه أن يعيد الى النفس طمأنينتها والى الشخصية تكاملها ومعنى ذلك أن التنسير الديني للمرض النفسى تترتب عليه نظرية علاجية لتعتمد اعتمادا كبيرا على الدين لأن الدين هو الطريق الى العقل والطريق الى القلب وأن الدين هو الطريق الى القلب الدين هو الطريق الى بقاء ودوام القيم الانسانية التى تعتبر اطارا مرجعيا لسلوك الفرد وتصرفاته واسلوب حياته .

وان ملاءمة الذات هي عملية يستطيع أن يتوم بها المعلم ورجل الدين والموجه النفسى والآباء والأمهات .

وان الدين هو من العوامل المعينة للانسسان للتغلب على التوترات والصراعات التي يتعرض لها فقد ساعد الأفراد على مر العصور على مواجهة قوى الظلم والاستبداد ، ذلك هو مجمل وجهة النظر الجديدة في التفسير الديثى للمرغل النفسى وهى محاولة تحاول أن تسترد من النظرية المادية الفرويدية ما حاولت خداع عشرات الملايين به من وهم وما صبته في النفوس من سموم وعذاب . . .

## الفكر الغربى يكشف فساد منهج ديكارت

وفى نفس الطريق نجد هذه المحاولة الضخمة التي تريد أن تقتلع جذور الفكر المادى من الأساس . ولكي نفهم القضية علينا أن نبدا من نقطة متقدمة

ان الفكر الغربي لم يخرج عن نطاق الأصالة التي قررها دين الله الحق الا يوم أن فصل بين الفكرة والتطبيق ، والروح والمادة ، والغيب والشهادة ، هنالك بدأ الفكر الغربي ينطلق بعيدا عن النظرة الجامعة المتكاملة المئلة في الانسان ، ومن هذه النقطة بدأ الانحراف وبدأت انشطارية الفكر الغربي التي جنحت به نحو المادية الخالصة وكان ديكارت هو أول من ضرب هذا المعول وصدع هذا الصدع ومن ثم نشأ ما يسمى ( بالجبرية ) التي تنكر ارادة الفرد ومسئوليته .

- واليوم يصحو ( الفكر الغربي ) ليواجه هذه الحقيقة بعد أن غرق في النيه باحثا عن خطئه وانحرافه .

ويقول روبير آرون في كتابه ( ملاحظات ضد المنهج ) أن ديكارت هو أساس العلة . ويقول أننا نجد في بعض المآسى التي يعيشها العالم ما أعتبره الخطأ الأساسي عند ديكارت في احلال الفكر مكان الوقائع نجد أن الأول قد اطبق على الثانية وسحقها وهذه هي خطيئة ديكارت الميتانيزاتية أي اعتقاده أن عمليات الفكر تتطابق مع قوانين العالم .

ان الانسان الديكارتي لا يتمتع بالحرية ، وهو سجين التقنيات وعنصر سلبي في المجتمع فقد يبغي من ورائه ترسيخ انسانيته وفرضها على الطبيعة . وخطيئة ديكارت أنه يجرد الانسان من قدراته على الخلق والابداع .

ومما قال روبير آرون : من المؤكد ان الانتقال الأكثر طبيعة والتقرب الى الأمثل من المادة الى الروح ومن العالم الى الله ؛ ومن العقل الى الايمان يتم عبر المتعة الروحية والصلاة .. وقد كتبت عشرات الأبحاث عن منهج ديكارت منذ اعلنه في ١٠ نونمبر عام ١٦١٩ واتهمه خصومه بالتشكيك والالحاد والعمل على هدم الجامعات والكنيسة والدولة . والكاثوليك يرون أن آراءه مارقة من الدين .

ولقد حاول طه حسين أن يطرح هذا الفكر في مصر بطريقة زائفة عندما كتب ( الشعر الجاهلي ) وكان يقول المزهريين أنتم لا تعرفون منهج ديكارت ولكن الدكتور محمد أحمد الغمراوي رحمه الله تصدى له وكشف زيفه وأعلن أن ما أدعاه منهجا لديكارت ليس صحيحا وأنما هو محرف ، وقال العلامة محمد غريد وجدى أن أعظم ما في منهج ديكارت ماخوذ من الفكر الاسلامي

ومن الغزالي وقد كان طه حسين يريد أن يطرح في أفق الفكر الاسلامي

ويقول روبير آرون: ان كل مساوىء العقلية المعاصرة والتقنية تجد لها مرجعا عند ديكارت اذا ما تأملنا مليا وقبل كل شيء مسار فكره لقد خلف ديكارت اثرا عميقا في كثير من العقليات واخطر آثاره ما ادعوه بخطيئة الميثافيزيقية (الماورائية) أو خطيئة الأخلاقية هي المثلة بشكل من تجريد الإيمان وبالتنكب عن الابداع نتيجة للوهم الخادع الذي تتركه الآثار العقلية بل يمكن أن يعثر في بعض مآسى العالم ما أحسبه خطأ ديكارت الأساسى أي احلال (الأفكار) مكان (الحقائق) وما ينتج عن ذلك من تبديد الأفكار لقيم الحقائق فخطيئة ديكارت هي اعتقاده أن عمليات الذهن تتطابق مع قوانين العالم . . .

وهكذا نرى الغرب اليوم يكشف زيف تلك القاعدة الأساسية التى قام عليها الفكر الغربى حين فصل بين القول والعمل وبين النظرية والتطبيق وبين المادى والروحى ثم توالت نظريات الفلاسفة ممزقة هذا النسيج الواحد المتكامل فكانت نظرية فرويد فصلا بين الوعى واللاوعى وجاء دعاة المدية الذين اعتبروا المتافيزيقيا أو عالم الغيب خرافة وفصل ماركس بين عوامل التاريخ المختلفة وانكرها جميعا ما عدا العامل الاقتصادى .

وهكذا وقع الفكر الغربى في التناقض

وصدق الذى قال: لقد حطم ديكارت ولكنه لم يستطع أن يكمل البناء واليوم لم يعد أمام الفكر الغربى الا أن يلتمس الطريق الصحيح : الطريق المتكامل الجامع بين الروح والمادة يريد أن يصل الى الحقيقة وما اعتقد أنه مستطيع فقد وصل الى مرحلة اللاعودة .

ومن وجهة نظر الاسلام فان مفهوم ديكارت قد ادى الى حدوث انقسام جوهرى بين الوجود والماهية في كل الفلسفة الغربية حيث لا يقر الاسلام ان هناك انفسالا بين الوجود والماهية .

وقد جاء خط ساتر تاليا لذلك بقوله ان الوجود يسبق الماهية ومن هنا ركز الفكر الغربي على الانشطارية المنحرفة التي اقامها فصل الارادة عن الوجود بينما ان الصحيح هو ان الارادة لا تنفصل عن الوجود ولا يظهر الوجود الا مقترنا بالارادة كما أن الارادة لا تعنى شيئا الا أذا تمثلت في صورة وجود م

ولعل هذا هو أعمق النوارق التي انتقلت من الروحية الرهبانية الصرفة الى المادية الضيقة المغلقة .

ان اصدق ما يمثل الفكر الغربى هو انه لا يفرق بين نظرته الى الأشياء: سسواء بين المسادى والروحى أو بين الهيكل والمنسمون أو بين الارادة والوجود .

ومن ثم نقد انتسم عالم الغرب طويلا بين ما هو مادى وما هو روحى الما نحن نان عقيدتنا ظلت قادرة على سلامة تكاملها بغضل الدناع المتمل عن منهوم التوحيد الخالص ، وعلى الرغم من كل محاولات مذاهب الفكر الغربى (شعوبية وباطنية ومادية واباحية ) في العمل على كسر هذه الوحدة الجامعة وتفتيتها .

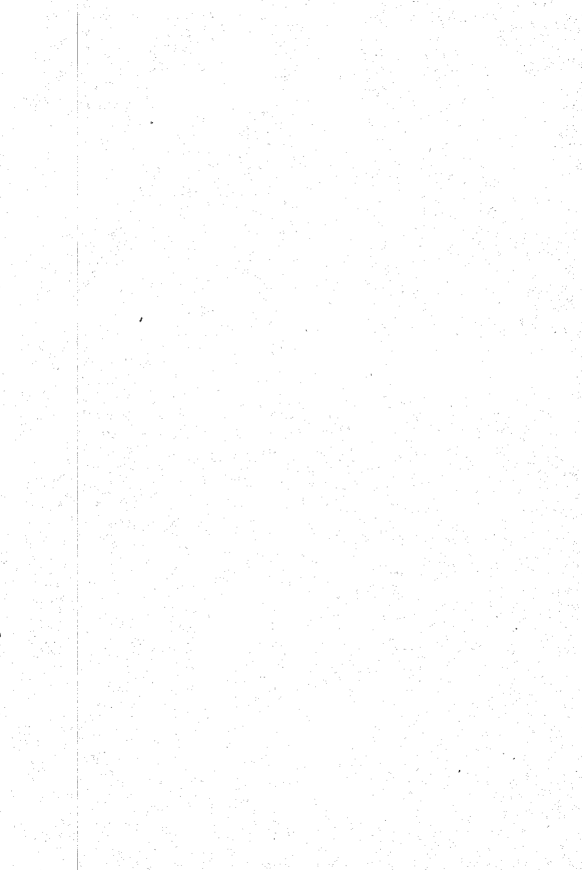
وفى مفهوم الاسلام انه لا أنفصال بين العالم المادى والعالم الروحى ولا بين الوجود والارادة . ولا ينظر السلم الى العالم المادى كأنه منفصل أو مناقض للعالم الروحى .

كذلك مان عالم الارادة لا يناقض عالم الوجود ، ويقرر المفهوم الاسلامي الأصيل أن العالم كله أنما هو قوة واحدة : ظاهرها وباطنها ، عالم الشهادة فيها وعالم الغيب وما الفرق بين الظاهر والباطن فيها الا فرق في طريقة الادراك واستعداد الحواس فهما عالم واحد يسمى جانب منه الوجود ويسمى الجانب الآخر بالارادة أو الروح أو الباطن .

والاحساس بالوجود والايمان به لم يقم في الاسلام على أساس مبدأ ذاتي كما فعل ديكارت في الغرب مما أدى الى حدوث انقسام جوهرى بين الوجود والماهية .

وكما يرفض الاسلام مفهوم ديكارت في القول بأسبقية الوجود او اسبقية الماهية وهي ثنائية لا يعترف بها بل يجعل الوجود هو الارادة . والحركة تنتقل من الوجود الى الارادة في عالم الحياة كما تنتقل الطاقة الى مادة والمادة الى طاقة في مجال العلم وبهذا لا يوجد في الفكر الاسلامي اى احساس بالثنائية أو الازدواج مما عانى منه الفكر الغربي .

وقد حققت هذه النظرة الاسلامية الأصيلة التناسق والتوازن والتكامل الذي هو عماد الفكر الاسلامي ودعامة الحياة المتحررة من التمزق والقلق والازدواج والغربة والغثيان مما يقاسي منه الفكر الغربي اليوم نتيجة ما أوجده (ديكارت) من غصل بين شطري نواة الحياة الجامعة المتكاملة .



# "التغريب» في دراسات الجامعات الأوربية

رجلان تحدثا عن تجربة الدراسات الغربية في الثلاثينات في اوربا والتحديات التي تواجه الباهث العربي المسلم في دينه وعقيدته . تحدث عن هذا الدكتور عبد الحليم محمود فكشف عن الدور الذي يقوم به الفلاسفة اليهود أمثال ليفي بريل ودور كليم وغيرهم في مواجهة العقول المسلمة ويقول:

لولا عون من الله لصرت كواحد من هـؤلاء الألوف الذين يدرسون في الجامعات الأوروبية ويخرجون منها وقد تحطمت في نغوسهم المثل الدينية الكريمة . .

ويتول : لقد اخذ ( دوركايم ) اليهودى في السربون يعمل بمعاوله في هدم كل القيم والمفاهيم الدينية والاخلاقيسة ، واخف في علم الاجتماع ( ليفي بريل ) ينهج منهجه ويسسير على طريقته في علم الاجتماع وفي علم الأخلاق . ويشسير الى أن مواد علم الاجتماع وعلم النفس ومادة الأخلاق وتاريخ الأديان يدرسها أساتذة يهود ، وتسير في تيار محدد هو أنها علوم مجتمع أى أنها لا تتقيد بوحي السماء ولا تتقيد بالدين على أنه وضع الهي ، فهي تدرس في موضوعاتها على أنها ظواهر اجتماعية وان وظواهر أنسانية ، وهم يزعمون أن للدين نشأة السانية اجتماعية وان للخلق غيما يرون نشأة انسانية اجتماعية ، وقد تواضع الناس على سلوك معين سموه غضيلة ، وعلى سلوك آخر سموه رذيلة . وعندهم أن كل الظواهر والمظاهر في هذه الدراسات اعتبارية نسبية متفيرة متبدلة ، الظواهر والمظاهر في هذه الدراسات اعتبارية نسبية متفيرة متبدلة .

وهذه الأعكار تتكرر في هذه المواد : علم الاجتماع ، علم النفس ، دراسة مادة الأخلاق ، دراسة تاريخ الاديان ، دراسة العلوم المتفرغة من كل ذلك .

والاساندة متكاتفون على هدم القيم الثابتة والمثل المليا التي يقررها الدين وتقررها الأخلاق.

والطالب يعيش في أجواء تتعاون كلها على هدم عقائده ومثله وتيمه فتنهار هذه القيم في شعوره ومن هنا هذه الظاهرة التي نجدها في ظل الجامعات في أوروبا ، وهي الاستخفاف بكثير من العقائد والقيم وتنتهي بالالحاد .

يقول الدكتور عبد الحليم محمود : وبدأت اغصل بين عالمين في المعرفة ، عالم الماديات كالطب والطبيعة والكيمياء وهي أمور تحكمها التجربة ولا تتعارض مع الدين ولأ اختلاف نيها ، وبين عالم التفكير المجرد في ( الدين والأخلاق والمجتمع ) هذا الجانب الأخير موضع الاختلاف ، اللاحق يخطىء السابق ويقدم شيئا آخر « والآراء يهدم بعضها بعضا » .

وكنت أقول في نفسي:

1 — اذا كانت الأخلاق (نسبية) فهل سيأتي الزمن الذي نعتقد فيه أن الصدق رذيلة ، وأن الشبهامة شر وأن الشجاعة سوء أو أن العفة جريمة أو كذا ؟ كلا . .

٢٠٠٠ عنوفي مجال العقائد: هل سيأتي اليوم الذي لا نقول فيه بوحدانية الله أو لا نقول بارادته وعلمه ؟ كلا . .

انه طريق لا ينتهى الى غاية : ولقد عرفت من بعد أن هذا هو المنهج الذى رسموه بعد تفكر طويل والتزموا القيام به بكل الطرق وبكل الوسائل ، وهو منهج التشكيك في القيم والمثل والعقائد والأخلاق ، يستخدمون هذا المنهج في المجالات المختلفة لافساد المجتمعات وتحللها أخلاقيا ودينيا .

وقد اعتمدوا فيه على علوم النفس والأخلاق والاجتماع ومقارنات الأدبان والانثروبلوجيا ويعملون دائبين على أن يكون المجتمع شاكا مليئا بالفتن وذلك سبيلهم للسيطرة . أن اليهود يهدفون من وراء ذلك الى السيطرة على العالم ولا تقف في وجههم قوة من ايمان أو قوة من خلق ، من أجل ذلك تكاتفوا على أن تكون لهم الكلمة الأولى في الجامعات وفي علم الاجتماع وفي علم النفس وفي مادة الاخلاق وفي تاريخ الاديان ..

تلك هى تجربة الاستاذ الدكتور عبد الحليم محمود نهديها الى شبابنا المسلم الذى يظن أن ما يسمى علوما كالنفس والأخلاق والاجتماع هو حقائق بينما هي وسائل لائارة الشبهات في الصدور ولهدم مجتمعاتنا .

ولكى تكتمل الصورة لابد ان نقدم التجربة التى عاشها رجل آخر ذهب ليدرس القانون والسياسة والأدب هو الدكتور محمد مندور ، وقد وقعت في وقت قريب من الوقت الذى وقعت فيه تجربة الدكتور عبد الحليم محمود .

يقول مندور: في اول عهدى بباريس كنت اتناول الغذاء على مائدة سيدة عجوز مع نفر من الشبان والشيوخ الفرنسيين وبعض الأجانب وكان بين الفرنسيين رجل جاوز الخمسين يعمل وكيلا للمحافظة ، واكبر ظنى اله ينحدر من أسرة كبيرة من الأسر المحافظة وقد خرج من نشأته وملاسات حياته بفلسفة توية تقوم على مبادىء الأخلاق الصارمة ، كما تقوم على الاعتداد بكرامة الانسان وقدرته على توجيه الحياة واخضاعها لارادته ، مع هذا الرجل تعلق حديثى احد الايام ورايته يبسط مبادىء فلسفته التى ذكرتها في حرارة المؤمن فدهشت واخبرته أن مبادىء الاخلاق التى يتحدث

عنها ما هي الا (ظواهر اجتماعية) تملي عليه وان ارادة الانسان الحرة التي يعتز بها ليست الا وهما لان الفرد لا يملك لنفسه شيئا انما هو مسير بغرائز قوى دفينة .

وما أن سمع الرجل منى هذا الهراء حتى انتفض كالأسد واستند بمرفقه الأيسر على المسائدة ليلتفت الى متحدثا فى غضب : غضب الاستعلاء! وسائنى : من أي بلد أنت يا بنى ؟.

قلت: من مصر .

قال : وماذا يصنع أبوك في مضر ؟

قلت: يزرع الأرض...

قال : أوصيك مخلصا انتعود الى بلدك لتحرث الأرض مع أبيك . هذا الحدى عليك وعلى وطنك مما تتعلمه أو تظن أنك تتعلمه هنا من هراء .

فتماسكت مهموما وقلت : ولكن هذه يا سيدى هي الآراء التي سمعتها من أساتذة السربون في علم النفس والاجتماع . .

مأجابنى: ومن أنبأك أن هؤلاء الأساندة يفهمون شيئا عن حقائق الانسان و انظن أن حقائقنا البشرية من اليسر بحيث تصلح نظريات أو يكشف عنها التفكير الفرنسى الذى يمثله هؤلاء النفر من « اليهود » الذين يزعمون أنهم اكتشفوا قوانين الانسان ، عندما زعم كبيرهم ( دركايم ) ومن خلفه ليفى بريل وموسى وفوكونيه ومن تبعهم أن الانسان حكمه حكم المادة ، وأن هناك ما يسميه هؤلاء الحمقى « وعيا اجتماعياتتمخض عنه الحياة العامة كما يتمخض الناتج الكيماوى عن مزيج من العناصر » .

احذر يا بنى: ان تؤمن بما يقولون غليس صحيحا ان يصل الانسان الى قيادة شخصيته التى يهتدى بها الى مواضع الخير والشر والبطولة والخسة بنفسه كما تهتدى الطيور الى اوكارها .

وليس صحيحا ان قواعد الأخلاق ليست الا ظواهر اجتماعية لا نستطيع في علاجها شيئا . وكل ما يجب علينا عمله هو ان نرصدها كما يفعلون لنستخرج منها (قوانين عامة ) هذا يا بنى وهم ، بل خداع ، ثم اذكر اننا في مجال المعرفة بالانسان ليس لنا الا هدف واحد هو ان نصبح خيرا مما نحن .

فبالله هب ان هذا الهراء حق ، فأى فائدة ستجنى منه الانسانية ، انا أفهم أن نكشف عن قوانين المادة لنسيطر عليها ونسخرها في مرافق خياتنا ، ولكن الانسان ما شأنه بالقوانين ، من قال أن الانسان مادة فحسب ، وهب أنه كان مادة وأن الروح لم يكن لها وجود ، وأنها تغنى بغناء المادة . . كما تنعدم النفمات ويتحطم الناى اليس من الخسير بل من الواجب على

الإنسانية أن ترخض علما كهذا لن ينتهى الا بتحطيم حياتنا وشبل أرادتنا

يتول مندور: هذا هو الدرس القاسى ، الدرس الصارم النافع الذى تلقيته عن الشيخ في مستهل حياتي . رويته اليوم راجيا أن تتدبره شبيتنا الناهضة . وقد ذكرته أذ قرأت من يقول أن هناك عقلا جمعيا .

لا يا بنى . . ليس هناك عقل جمعى ، كما زعمت ، او زعم لك دوركايم ، وانما هناك عقل فردى ، هناك ارادة حرة ، ارادة يجب ان تستقظ في تلوب امثالك فتهدم الصخر . لا يا بنى ليس هناك جبر تمليه توانين مزعومة ، وانما هناك نشاط حر ، نشاط لا يعرف الياس . .

هاتان التجربتان قد عرضناهما لنكشف عن ذلك الخطر الكامن وراء الدراسات الاجتماعية التي حملتها مدرسة دوركايم والتي ما زال العسالم الاسلامي غارقا فيها .

وهناك الكثيرون الذين يؤمنون بها غيمارضون الفطرة ويعارضون الاسسلام ويروجون من حيث لا يدرون لمنهج التلمودية الصهيونية الذي رسمته بروتوكولات صهيون لهدم المجتمع البشري قبل السيطرة عليه .

\* \* \*

# متى يتحرر العقل الإسلامي

هذه الصيحة التى تجيء في موعدها على رأس القرن الخامس عشر الهجرى ، تتطلب تصحيح كثير من الشبهات والسموم المسوسة التى دستها الشعوبية ويسها التغريب ودستها الماركسية ، وما قدمته الصهيونية في تاريخ الاسلام والعرب من سموم كالقول بأن حركات القرامطة والزنج كاتت حركات اصلاحية أو اعلاء التفسير المادى للتاريخ . · أو القول بأن الدعوة الاسلامية كانت استجابة لظروف تاريخية معينة ، كان يحياها العالم في القرن السابع الميلادى . · .

ومنها النظرة الى الاسلام نظرة قومية ، والتصور بان الاسلام ظاهرة قومية نشأ عن ظروف العرب الاجتماعية والاقتصادية .

مع أن الاسلام : الرسالة الخاتمة التي جاءت متابعة للرسالة الأخرى منذ نوح عليه السلام والتي قدمت للبشرية المنهج الاصيل في مواجهة دعوات الوثنية والمادية والاباحية ، ومن هنا تلك المحاولات التي ترقى الى ايجاد تصور بتقارب الأديان على وضعها الحالى بينما الحقيقة هي وحدة اصل الأديان من لدن الحق تبارك وتعالى غير أن اليهودية والمسيحية انحرفت وتغيرت بالاضافة والنقص من جراء التفسيرات التي قدمها الأحبار والرهبان .

لذلك فان صيحة توحيد الأديان في العصر الحديث هي محاولة مسمومة ترمى للعودة الى اليهودية أو مفاهيم انحرفت كثيرا عن مصدرها الاصيل باعتبارها مقدمة للدين الخاتم . وحيث سجلت التوراة المنزلة والانجيل المنزل الاشسارة الى نبوة محمد صلى الله عليه وسلم التي يجب على اصحاب الأديان التسليم اليها ، ولذلك فاننا يجب أن نكون متيقظين ازاء تلك المحاولات التي تجرى حتى لا نقع في عملية احتواء ماكرة خطيرة .

ثانيا : تصحيح ما دسته الفلسفة المادية حول مفاهيم الأخلاق والمراة والمجتمع ، هذه المفاهيم التى ترمى الى بث روح الاستسلام والسلبية والهروب من مواجهة تحديات الغزو الخارجى . وخاصة ما يتصل بالسموم التى تحاول دعوات الغزو في شأن المرأة وعفافها وبكارتها وذلك كله يرمى الى تحطيم الحاجز الأخلاقي بين الرجل والمرأة للقضاء على الاسرة الاسلامية واشاعة البغاء تحت اسم الاختلاط والتعاون بين الجنسين .

يقع هذا في المجتمعات الاسلامية التي لم تستطع بعد التحرر من القانون الوضعي الذي يحمى الخمر والزنا والربا والعياذ بالله .

ثالثا: الكشف عن نساد منهوم التولستوية والغاندية التي تطرح في مجال الفكر الاسلامي تحت اسم السلام والرحمة والاخاء بينما هو ليسل كذلك ، وانه خروج عن منهوم الاسلام الجامع بين الجهاد والسلام معا ولقد حاولت دعوات البهائية والماسونية وغيرها القضاء على روح الجهاد في النفس المسلمة والقضاء على الغيرة التي أقامها الاسسلام على العرض والشرف .

رابعا: كلمات الفرب ومصطلحاته لا يمكن نقلها الى افق اللغة العربية والفكر الاسلامى نقلا كاملا ذلك انه لا يمكن فصل المصطلحات عن ملابساتها الفكرية التي ترمى اليها ولا يمكن نقلها كما تنقل الفاظ المخترعات والعلوم

ولما كان للمسلمين مصطلحاتهم الخاصة التى قدمها لهم التران الكريم والسنة الشريفة غان عليهم أن يقفوا موقف الحذر من كلمات القومية والديمقراطية والاشتراكية والوجودية والراسمالية غان هذه كلها كلمات نشأت في ظل الفكر الغربي وتحت تأثير العوامل التي شكلته .

يجب أن نكون على وعى كامل بتلك الدعوى الزائفة التى تقول باسقاط كل ما لا يدركه الحس فانها تستهدف العقائد الدينية من الأساس وهى محاولة ذائبة للفكر البشرى في وجه الدين الحق . ولقد كان هدف الفلسفات المسادية في هذا العصر العمل على تقويض دعائم الاعتقاد بوجود اله واحد بغض النظر عن البديل المقترح . وكانت دعوة هذه المذاهب الى الوهية المسادة أو الوهية الانسان أو اتخساذ الفريزة محورا لتفسير الوجود أو اتخاذ لقمة العيش محورا لتفسير التاريخ ، ولا ريب أن الدين الوحيد الذي التفات عقيدة التوحيد فيه من شوائب الشرك هو الاسلام فالاله في عرف اليهود اله قومي لهم وحدهم دون غيرهم وفي عرف النصارى واحد من ثلاثة وقد صدمت العقل تفسيرات المسيحية من تثليث وصلب وخطيئة واتخذ اليهود العجل الذهبي وما زالوا يتخذونه معبودا لهم . والعياذ بالله .

سادسا: لنحذر من محاولة تقديم البديل لاسقاط الأصيل غانها محاولة قديمة ماكرة يراد بها تقديم صور مضللة في اثواب باهرة مزخرفة تخدع قاصري النظر والفكر بينما هي تستهدف القضاء على الفكر الأصيل .

سابعا: لنحذر من الدعوة الى فكر عربى أو فكر عربى حديث وأدب عربى حديث فانها كلها محاولات لفصل الأمة الاسلامية عن تاريخها ؛ أن تاريخ الامم حلقات متصلة يصب ماضيها في حاضرها ويمهد لمستقبلها وحاضرها أمتداد لماضيها ومازال تاريخ الاسلام منذ فجره متصل الحلقات مترابط الخطوات يسلم ماضيه لحاضره ويمهد حاضره لمستقبله ؛ وهو فكر وتاريخ لم يفقد عنصر الوحدة والاتصال يوما واحدا ومع ذلك يراد فصله وتمزيقه بينما يصل الغرب نفسه بالفكر اليوناني بعد انفصال دام الف سنة ؛ وبينما يصل اليهود انفسهم به بعد انفصال الف وتسعمائة عام .

ثامنا : فلنحذر من محاولة أحياء الماضى الفرعونى والأغريقى والجاهلى العربى ونمجده ، واعادة صباغة الوثنيات والفلسفات السريانية والمجوسية والباطنية واحياء عثمتريوت وزيوس وباخوس ذلك أن الهدف هو هدم التصورات الاسلامية وأخراجها عن مفاهيمها الأصيلة وأخضاعها للمفهوم الماسونى الوثنى القديم والحديث الذي يختلف عن مفهوم التوحيد الاسلامى .

كذلك مان هناك محاولات لتزييف البطولات والمعارك الاسسلامية واخضاعها الى مقاييس ومفاهيم العلوم الاجتماعية والسياسية الحديثة .

تاسعا : فلنحذر من الترجمات الأجنبية الن اغلبها يستهدف طمس القيم الأساسية للفكر الاسلامى واحتواء النفس والعقل الاسلامى بمفاهيم تختلف عن مفهوم التوحيد . ولذلك فانه لابد من تقديم الكتاب المترجم بمقدمة مستفيضة تكشف عن علاقة الكتاب بالفكر الانسانى وعلاقته بالفكر الاسلامى ، والكشف عن الجوانب التى يلتقى فيها بالفكر الاسلامى والتي يختلف فيه معها .

عاشرا : لنذكر أن مكرة القومية والاقليمية مكرتان طرحهما الاستعمار الغربي في أوائل هذا القرن رامعا شعار العلمانية لتفريق الأمة الاسلامية وتصفيتها بعد أن أعيته الحيل في ذلك وقد نجح في ذلك الى حد كبير وما نراه اليوم من تفرق العرب وانهزامهم أمام الاستعمار والصهيونية والماركسية ما هو الا ثمرة من ثمار هذه المفكرة الواحدة .

ذلك أن الأسلم انما كان يهدف في أول أهدانه الى القضاء على العنصرية واعلاء الدم والعنصر وقد نقل المسلمين من اختلاف الأجناس الى اتحاد المشاعر ومن العنصرية الى الأخوة الإنسانية .

وتحاول دعوات الغزو الفكرى والتغريب اليوم اعادته مرة أخرى الى العنصرية والاستعلاء بالجنس والدم لتدمر وحدته القائمة على وحدة الفكر اساسا .

ولا ريب أن رابطة الفكر والعقيدة أقوى من رابطة العنصر والدم وقد حققت في تاريخ الاسلام منجزات ضخمة عندما ظهر السلاجةة والأيوبيون والترك والمماليك في المشرق والمرابطون والموحدون في المغرب عهم مسلمون جاهدوا في سبيل استعادة مجد الاسلام وشاركوا في التراث الثنافي ودافعوا عن لا اله الا الله وحققوا انتصارات حاسمة .

ولا ريب ان دعاة الاسلام يجب أن يبقوا على يقظة تامة بالتيارات

والأيدلوجيات الوافدة ، وأن يدركوا حقائقها وما ترمى اليه . ذلك أن دعاة الفكر المادى يبذلون أقصى ما يستطيعون لتركيز أفكارهم فى طلائع الشباب المثقف موهمين أولئك أن طريقهم ومبادئهم هى وحدها الكفيلة بتحقيق ما تطمح اليه الشعوب من حرية وسعادة وعدالة .

ولكن التجربة مازالت بين ايدينا تكشف عن نساد هذه الدعوى . نقد جرب المسلمون والعرب كلا المنهجين الغربيين وتبين نشلهما نشلا ذريعا في تحقيق مطامح النفس العربية والمسلمة وتبين للمسلمين والعرب انه ليس هناك الاطريق واحد ، هو طريق القرآن .

# لماذا بروتو كولات حكماء صهيون صحيحة

تجرى اليوم محاولات مضللة لتنزييف بروتوكولات حكماء صهيون ويحمل لواء الداعوة الى هذا جماعة الشعوبية والماركسيين في المالم العربي في محاولة لخداع المتقفين المسلمين عن حقيقة هذه البروتوكولات والواقع أن البروتوكولات صحيحة ، وأن جميع وثائق الصهيونية التي ظهرت بعدها تؤكدها ونثبت أنها التعبير العصرى عن خطط التوراة غير المنزلة والتلمود المكتوب بايدى اليهود ...

ظهرت ( بروتوكولات حكماء صهيون ) وانكشف امرها في الغرب عام ١٨٩٧ ، وكانت قد اعدت خلال المؤتمر الصهيوني الأول ١٨٩٣ وترجمت ونشرت ١٩٩٠ ولكن المشرق الاسلامي لم يعرف من امرها شيئا حتى عام ١٩٤٨ عندما بدأت الاشارة اليها في الصحف ، وترجمت لاول مرة عام ١٩٥١ ومعنى هذا أن العرب لم يطلعوا على البروتوكولات الا بعد مرور نصف قرن على صدورها وبعد قيام اسرائيل ، وهي تضم ٢٤ بروتوكولا يرسم خطة اليهود للسيطرة على العالم في مدى مائة عام ، وقد أطلق عليها الانجيل البلشني : اطلق هذا الاسم ( سرجى نيلوس ) أول من نشرها في العالم باللغة الروسية .

ولما انكشف أمر البروتوكولات ووضحت نيات الصهيونية واليهودية العالمية في المؤامرة على العالم على هذا اللحو العجيب ، أعلن اليهود أن البروتوكولات زائفة وعاونهم في هذا الماركسيون والشيوعيون الذين يحجبون جانبا من الحقيقة حتى لا تنكشف العلاقة بين الشيوعية والصهيونية التى أصبح أمرها ذائعا .

يقول الصهيونيون المتمركسون ان البروتوكولات وثيقة مزورة استفاد كاتبها من كتاب فرنسى كتبه ( موريس جونى ) بعنوان « حوار في جهنم بين ميكافيلى ومونتسكيو » أو السياسة في القرن التاسع عشر ونشر في بروكسل عام ١٨٦٤ . . .

والواقع أن البروتوكولات تؤكد بنصوصها حقيقة نسبتها الى التوراة غير المنزلة والى التلمود الذى كتبه حاخامات اليهود ، وتمثل صورة اجرامية للفكرة التى تضمنتها التوراة المكتوبة فى منفى بابل التى كتبها عزرا والتى

أعدت من خلال تحدى التشبث الأول والنفى الى بابل والحقد الذى أنرزته العملية الخطيرة ، وإن التلمود كتب بعد تدمير أورشليم الذى قام به الرومان وقتلوا به بقايا اليهود فى القدس ، وتساير البروتوكولات خطة الاستيلاء على فلسطين من النيل الى الفرات واقامة الحكومة اليهودية العالمية ، وليس هناك فى هذا خلاف عما ورد فى التوراة غير المنزلة أو التلمود .

كذلك فان الأحداث التى وقعت منذ ظهور البروتوكولات الى اليسوم تكشف سريان هذا المخطط وتنفيذه وخاصة فى اخطر عملين وهما : ستهط الدولة القيصرية الروسية ، وقيام الدولة البلشفية فى روسيا وسقوط الخلافة الاسلامية وتحطيم الدولة العثمانية لينقطع الطريق الى غلسطين .

وقد ظهر هذا واضحا في عبارة تضمنتها بروتوكولات حكماء صهيون لا تحتاج الى تنسير وهي قول البروتوكولات :

« فرض السيطرة اليهودية على ما تبقى من العالم بعد الكارثة الشاملة التي يجرى الاعداد لها » .

وقد كتب هذا قبل قرن ، وقبل نصف قرن من الحرب العالمية الأولى ووعد بلفور وسقوط الدولة العثمانية وقيام الدولة البلشفية وزرع اسرائيل في المنطقة ، وعندما نجد البروتوكولات تتحدث عن « السيطرة اليهودية على الاعلام في العالم كله » منذ ذلك الوقت البعيد ، نجد ذلك قد تحتق اليوم معسلا . .

وعندما تتحدث البروتوكولات عن مخطط تدمير الشباب بالغلسفات المادية وحين تقول « ان نجاح داروين وماركس ونيتشة قد رتبناه من قبل ، وان الأثر غير الأخلاقي لاتجاهات هذه العلوم لدى غير اليهود سبكون واضحا ولكن ينبغي ان ندرس اثرها على اخلاق الامم والجماعات » ، لا ريب أن هذا كله يوجي بصدق نسبة البروتوكولات الى حكماء صهيون ويتمشي مع المؤامرة اليهودية العالمية التي يجرى حبكها ، واذا قرأنا كتاب « احجار على رقعة الشطرنج » للأميرالاي وليام غاى كار الذي دفع حياته ثمنا لكتابه وجدنا التاريخ الحقيقي للبروتوكولات مرحلة بعد مرحلة حسبما رسمته البروتوكولات وانذرت به . .

ولا ريب أن الآثار العميقة التي أحدثها انكثماف نسبة هذه المخططات الى اليهودية العالمية وأداتها الصهيونية ، والعراقيل التي أحدثتها هو الذي دفع اليهود الى أعلان التبرؤ منها ودعا أنصارهم من الماركسيين والماسونيين الى مداومة خداع العالم عنها ٠٠ بل أن قراءة (يوميات هرتزل) توحى تماما بما في المخططات من خطط واساليب ، وتكشف عن ذلك الاسلوب المراوغ الذي تضمنته البروتوكولات ٠٠

٢ ــ وامامنا الآن وثيقتان اخريان تعززان « البروتوكولات » وتسيران في نفس الخطة والطريق . أما الأولى غهى نص الخطاب الذى القاه الحاخام « ريكون في براغ في اجتماع سرى ١٨٦٩ ونيه يتول :

لا شكرا لتطور المدنية بين المسيحيين وتقدمها هذا التقدم هو الدرع الذي نختبيء ورائه لنعمل بثبات وبسرعة خاطفة من أجل ازالة الفجوة التي ما زالت تفصلنا عن غايتنا النهائية . اذا كان الذهب هو القوة الأولى ، فان الصحافة هي القوة الثانية ، ولكن الثانية لا تعمل من غير الأولى ، فعلينا بواسسطة الذهب أن نستولى على الصحافة وحينما نسيطر على الصحافة نسعى جاهدين الى تحطيم الحياة العائلية ، والأخلاق والدين والفضائل ، علينا أن تشجع الانحلال في المجتمعات غير اليهودية ، فيعم والفساد والكثر ونضعف الروابط المتينة التي تعتبر أهم مقومات الشعوب فتسهل علينا السيطرة عليها وتوجيهها كيفما نريد » ولا ريب أن هذا الورد هو من ذلك المعين ، نفس الروح ونفس الكلمات والوجهة ، وفيها ما يؤكد نسبة البروتوكولات الى حكماء صهيون ،

وهناك وثيقة اخرى حديثة جدا كشف عنها النقاب في السنوات الأخيرة هي نص الخطاب السرى الذي القاه الحاخام « الأكبر » ايمانول رابينوفيتش في مؤتمر حاخامي اوروبا في بودابست: ( ١٢ كانون الثاني « يناير » ١٩٥٢) تحدث فيه عن منهج الحرب المقبلة التي تشنها الصهيونية العالمة لتحقيق خطوتها الأخيرة في السيطرة على العالم ، ومما جاء فيه قوله:

« ان الهدف الذي نعمل له منذ ثلاثة آلاف سنة قد اصبح في متناول يدنا الآن ، لن تمر أعوام قليلة حتى يسترد شعبنا المكان الأول الذي هو حقه المعتصب منه منذ احتاب حيث يصبح كل يهودي سيدا وكل جوييم عبدا ».

« أن منهاج عام ١٩٣٠ هو أثارة الحقد في المانيا ضد الغرب وضد السامية وأثارة الحقد في الغرب ضد الشعب الالماني بسبب العداء للسامية .

هذا هو المخطط الرئيسى لمنهاجنا الحالى الذى نقوم بتنفيذه الآن فنحن نثير حملة حقد عنيفة في الشرق ضد الغرب وفي الغرب ضد الشرق وسوف نتسلط على الأمم التي تقف على الحياد فنجبرها على الانضمام الى هذا المسكر أو ذاك » .

« الهدف النهائى للخطة هو الحرب العالمية الثالثة التى ستغوق فى آثارها وضراوة دمارها الحروب السابقة مجتمعة ، وسنعمل على ابقاء اسرائيل حيادية فى هذه الحروب حتى تنجو من ويلاتها ولكى تصبح بعدها مقرا للجان التحكيم والرقابة التى سوف يعهد اليها الاشراف على مجموع قضايا الشعوب الباقية بعد الحرب » .

« ستكون هذه الحرب الثالثة هي معركتنا الأخيرة في صراعنا التاريخي ضد الجوييم وسنكشف عن هويتنا الحقيقية ونسفر بوجهنا للعالم » .

« قد نحتاج الى تكرار نفس العملية المؤلمة التى قمنا بها أيام هتلر أى أننا قد تدبر نحن أنفسنا وقوع بعض حوادث الاضطهاد ضد مجموعات أو أفراد من اليهود أو بتعبير آخر سوف نضحى ببعض اليهود في أحداث سنثيرها ونوجهها نحن من وراء ستار حتى نحصل بذلك على الحجج الكافية

لاستدرار عطف ومؤازرة شعوب أوربا وأمريكا من ناحية ، ولتبرير المحاكمات التي سنجريها بعد الحرب من ناحية أخرى لاعدام العسكريين المحاربين كما فعلنا في محاكمات نورمبرج من التضحية ببضعة آلاف من أفراد طائفتنا لالصال التهمة بمن نشك من زعماء الجوييم . نحن لا نقيم وزنا لأى تضحية في سبيل هدفنا النهائي : السيطرة على العالم » أ. ه.

وبعد فهل بقى شك فى أن هذا الكلام الخطير هو سلسلة من تلك المؤامرة وان كل التصريحات تعطى نفس صورة الأصل العصرى . والبروتوكولات تعطى صورة الأصل القديم ( التلمودية اليهودية ) فى مخططها الماكر لتدمير البشرية قبل السيطرة عليها .

### وقد أشار هرتزل في حديث الى البروتوكولات حين قال:

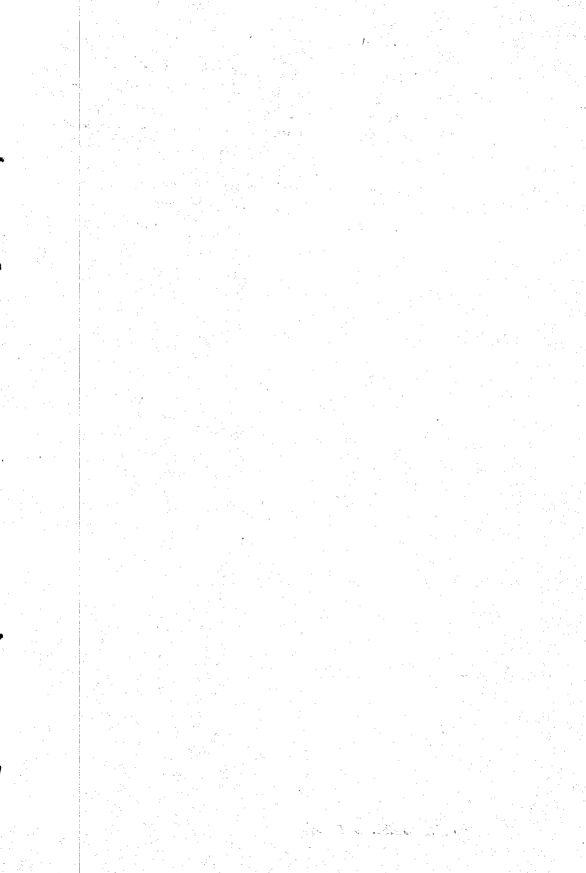
« هناك بيانات واضحة عن بعض الوثائق الخطيرة سرقت من قدس الأقداس ويخشى من نشرها قبل الأوان . . بل ان هناك من اشترك في هذه الخطة وقد اعترف بها وهو هنرى كليه المحامى (شيكاغو \_ 1980) يقول: البروتوكولات وهى الخطة التي وضعت للسيطرة على العالم ، هي أمر حقيقي ثابت وأن زعماء الصهيونية يكونون مجلس سانهدين الأعلى الذي يرمى الى السيطرة على حكومات العالم ، وقد طردني اليهود لاني انكرت عليهم خططهم الشريرة » .

وبعد : فان روح البروتوكولات توحي بتقسيم العالم الى معسكرين بحيث لا يلتقيان أبدا وقد حدث هذا بعد ظهور البروتوكولات بسنوات معدودة ولا ريب أن أكبر نصر حققته الصهيونية التلمودية هو قيام الشيوعية الماركسية بما تحويه من مفاهيم غاية في الخطورة على حياة البشرية واستشرائها في العالم ، تلك المحاولة التي تهدف اساسا الى تدمير كل القيم : الدين والأخلاق والاسرة واستعلاء الفلسفة المادية التي هي مصدر جميع الفلسفات والأيديولوجيات ، والدعوات الهدامة التي تسيطر على المجتمع البشرى والتي تزحف لتكون سحابة سوداء في افق الفكر الاسلامي الربائي القائم على التوحيد .

● ولذلك غان الفكر الاسلامى فى حاجة كبيرة الى فهم أبعاد المخططات التلمودية اليهودية المتمثلة فى الصهيونية وعلم النفس الفرويدى ، والوجودية وما وراء ذلك مما يسمونه ( الثورة العالمية ) كذلك غلنكن على حذر شديد من تلك المحاولة الملكرة للفصل بين اليهودية والصهيونية . . ذلك لان اليهودية انما تقوم على مفاهيم التوراة الوضعية الموجودة الآن بين أيدى الناس . . وهى ليست التوراة المنزلة وانما هى بالقطع وباجماع الباحثين الغربيين هى التوراة التى كتبها عزرا « ويطلق العرب عليه اسم عزير » فى المنفى البالمي ، وهى التى تحمل تزييف وعد الله تبارك وتعالى الى ابراهيم عليه السكلم وتجعله قاصرا على ابنه اسحق دون اسماعيل ابنه الأكبر لتقطع عليه المعرب والمسلمين بميراث ابيهم ابراهيم .

وأنما التفرقة الحقيقية هي بين الموسوية وبين اليهودية ، فالموسوية هي دين الله الحق الذي انزل على سيدنا موسى عليه السلام وهي شيء آخر غير اليهودية المعروفة الآن ، والتي تجعل لها الها خاصا ليس للعالمين جميعا ولا تؤمن بالبعث والجزاء ، وتفرض نفسها شعبا مختارا عاليا على الاميين أو الاغيار أو ما يسمونه الجوييم . .

ومن الحق أن معرفة أبعاد هذه القضية : قضية البروتوكولات لها أهمية كبرى في مهم الموقف العالمي الآن الذي يرتبط به وجودنا العربي والاسلامي وتتضح فيه مؤامرات الاستعمار ، والصهيونية ، والشيوعية . .



# منذ أربعين سنة كشف التغريب خططه

يقول المستشرق هاملتون جب في كتابه ( وجهة الاسلام ) ما يلي بالحرف :

((تغریب الشرق انما یقصد به قطع صلة الشرق بماضیه جهد المستطاع فی کل ناحیة من النواحی ، وانا أمکن قطع صلة التفکیر والعقیدة بین الماضی والحاضر ، حتی انا أمکن صبغ ماضی الشرق بلون قاتم مظلم یرغب عنه اهله نقدت بذلك اعظم جانب من حیوبتها وبقیت عالة علی الغرب تتطلع الیه تطلع اعجاب وتقدیس وعبادة وتری فی خضوعها له شرفا کبیرا )) .

هذا هو الهدف من حركة التغريب التي يسمعي النفوذ الأجنبي الي فرضها بالقوة على عالم الاسلام والتي تعمل حركة الاستشراق دائبة على مراقبتها وتوجيهها وتعمل حركة التبشير المنبثة الآن وراء التعليم والثقافة والصحافة بكل قوتها في سبيل تنفيذها فاذا اردنا أن نعرف الى أي حد مضى العمل ، قال مسترجب:

« وقد بنلت المجهودات ولا تزال تبذل في هذه النواحي جميعاً بهمة لا تعرف اليأس ولا تعرف الملال ، وأحسب أن كتاب الغرب كانوا قد نجحوا الى حد كبير في تصوير تاريخ أمم الشرق في لون قاتم جعل أبناء الشرق أنفسهم يحسون أن بينهم وبين أيام مجدهم ألوفا من السنين تقضت وكاتوا أثناءها خاضعين الألوان من الذلة لا يستطيعون اليوم أن يشعروا معها بمعنى الحرية .

وهكذا يتجلى فى وضوح « العمل » الذى قام به النبشير والاستشراق فى سبيل تبغيض اهل الاسلام فى تاريخهم ودينهم وفكرهم وعقائدهم وهى محاولة دائبة ضخمة نجدها فى مختلف الكتابات المقروءة والموضوعة فى ايدى شبابنا فى الجامعات أو المعاهد أو الصحف أو الكتب أو السينما أو المسرح أو الإذاعة .

عمل دائب خطير يريد اخراج المسلمين من عقيدتهم ودينهم وتاريخهم وهيمهم ، ومحاولات للتشكيك في كل أساس ثابت . ثم يجيء هذا الاعتراف الخطير بأن العمل الاساسي في سبيل تغريب الشرق هو تزييف تاريخ الاسلام ، ومن بعده تزييف العقيدة الاسلامية ، وذلك حتى يحمل المسلمون على الاعتقاد بأن دينهم سبب تأخرهم ، وأن طريق التوة والنهضة هو في التخلي

عنه وهكذا يجعل الاستشراق والتبشير ( المتخفى اليوم وراء التعليم والثقافة ) أهم أهدافه قطع الصلة بين الماضي والحاضر .

ويركز مستر جب على هذه المدارس والارساليات المنثورة في أنحاء العالم الاسلامي ، وعلى اولئك المشرين المتخفين تحت طيلسانات الأساتذة ، والعاماء في الجامعات والمعاهد . يقول : انه منذ منتصف القرن التاسع عشر انتشرت شبكة واسعة من المدارس في معظم البلاد الاسلامية لاسيما في تركيا وسوريا ومصر ، وذلك يرجع غالبا الى جهود جمعيات تبشيرية مسيحية مختلفة وربما كان اكثرها عددا : المدارس الفرنسية . وقد كانت المدارس الانجيلية في الامبراطورية العثمانية اقل منها في الهند وكانت المدارس الهولندية قاصرة على جزر الهند الشرقية ، فماذا فعلت هذه المدارس

ويجيب : هذه المدارس صاغت اخلاق التلاميذ وكونت انواقهم . والأهم انها علمتهم اللغات الأوروبية التى جعلت التلاميذ قادرين على الاتصال المناشر بالفكر الأوروبي ، فصاروا في مستقبل حياتهم قابلين للتأثر بالمؤدرات التي فعلت فعلتها في أيام الطفولة .

وفي اثناء الجزء الأخير من القرن التاسع عشر نفذت هذه الخطة الى المعد من ذلك بانماء التعليم العلماني تحت الاشراف الانجليزي في مصر والهند ، ولعل هناك نصيبا من منسدة لقومية التلاميذ ، وأن الحق في التهم التي ترمى بها هذه المدارس الأجنبية من أنها كذا ، نستطيع القول بأن التطورات السياسية التي اعقبت ذلك في البلاد الاسلامية أيدت هذه التهمة ، ولكن الذي معلته بلا ريب أنها ربت في التلاميذ خروجا على الأنظمة الاجتماعية والسياسية الى حد ما في أوطانهم الأصلية ، وأضعف من هذه الوجوه سلطان النزعة الاسلامية المعديمة على التلاميذ واخلت في بناء المجتمع الاسلامي ، .

وهكذا كشف التغريب خطته وادواته منذ أربعين سنة ، فهل اعتبرنا وتدبرنا وأخذنا حذرنا ؟

ولقد تحققت نتائج التعليم عن طريق الكتاب والمقال والمنهج الدراسى بواسطة كتابات المشرين الأولى وكانت كتابات قاطعة فى الخصومة تحمل طابع الحقد الواضح والتشكيك الصريح والخصومة الجائحة والعاطفة المتدفعة ضد الاسلام م

وهذه مرحلة انطوت دون ان تحقق شسيئا مما دفع دهاقنة التبشير واساتذة الاستعمار الى تغيير اسلوب العمل لمواجهة ردود الفعل المعارضة وتحول هذا الاسلوب من بعد تحولا خطيرا ودخل مرحلة غاية في المرونة والغواية والخداع . فقد اختفت أساليب العنف والحماسة واختفى المشرون تحت أسماء والقاب تجعلهم في صفوف المستشرقين أو أصدقاء العرب والمسلمين واتسمت مؤلفاتهم ودراساتهم الجديدة بطابع اكثر مرونة ، وربما بدأ احدهم كتابه على نحو من التقدير والاعجاب بالاسلام ، وترديد عبارات الثناء على القرآن والرسول ، وربما طوى نصولا من كتابه دون أن يكشف عن الشبهات

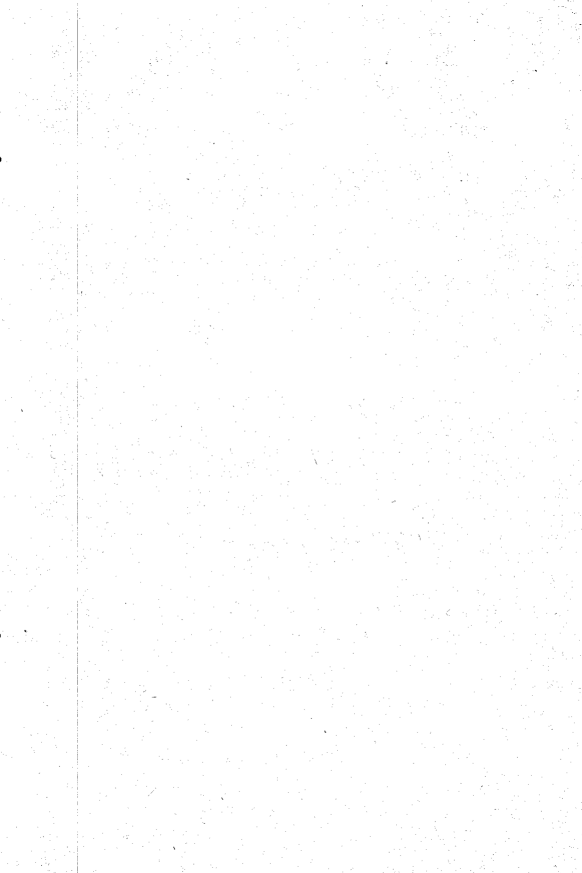
التى يريد أن يدسها ، والأكاذيب التى ينثرها فى دقة فى محاولة لكسب ثقة المسلم وخداعه ، فاذا فاز بهذه الثقة إخذ ينثر الصفحات المتعددة ويدس الشبهات فى دقة وخفة ، مصوغة فى اسلوب الاحتمال والاتهام وربما نفاها بعد ذلك واعاد اثارتها مرة اخرى ، بهدف واضح هو أن لا يدع قارئه حتى يكون قد زازل يقينه وملا صدره مزيجا من التحفظ والشك والخلط وهز قواعد الايمان فى قلبه .

ولعل النجاح الذي حققته هذه الخطط انها يرجع الى جراة هولاء المشرين وبراعتهم على سبك كتاباتهم المليئة بالشبهات في قالب علمي يحاول أن يعطيها صورة البحث المجرد البعيد عن الأهواء ، وهي جراة وبراعة ما نزال نفتقدها في كتابنا المسلمين والعرب الذين ما زالوا يندفعون وفق أساليب عاطفية ووجدانية صاخبة ، وأبرع ما في اسلوبهم القسدرة على اخفاء الهدف وراء البرود العاطفي والتخطيط والتحليل ثم غرس الأكاذيب والشبهات برفق وتوزيعها بدقة واثارتها على نحو يحتمل الخطأ والصواب دون القطع بها .

وقد تبين بوضوح أن كل الآراء التى أراد التغريب تداولها ونشرها حمل لواءها المشرون ثم المستشرقون ، ثم كتاب يكتبون بالعربية ، وذلك بهدف :

أولا: القضاء على الوحدة الاسلامية سياسيا بايجاد الخلافات الضخمة بين الدول الاسلامية ، وفكريا باثارة الخلافات ، وابتعاث النحل والفرق القديمة ، واعادة طرح مفاهيمها ، كالدعسوة الى الفرعونية والفينيقية ، ودعوات الشعوبية والاعتزال والفكر الفلسفى ، وفكر التصوف الفلسفى ، كوحدة الوجود والحلول والاتحاد .

ثانيا : اقامة دعوات وأحزاب وهيئات تحمل طابع الاقليمية في مجال السياسة والعلمانية في مجال الفكر ، وذلك كله من أجل القضاء على وحدة الأسرة والمجتمع ومفاهيم أخلاقيات الشباب والمرأة ، وبالجملة للقضاء على الأصالة الفكرية والاجتماعية المستمدة من المنابع القرآنية الاسلامية .



### الشيوعية وليدة الصهيونية

صدق الأستاذ محيى الدين القابسي حين كثبف في مقدمة كتابه (عن التضامن الاسلامي) خبيئة مشاعر الأمم ازاء المسلمين والعرب بعد احداث الخامس من يونيو ١٩٦٧ التي اطلعت من كان غافلا عن الحقيقة التي لا سبيل الى تجاوزها مهما كانت اختلافات الراي والفكر ، ومهما حفر التغريب بالغزو الثقاف من حفر واقام من سدود وفك من عقد ليحول بين ذلك اللقاء بالنفسي والعقلي والروحي القائم بين المسلمين في انحساء الارض والعميق الجنور المتد في التاريخ خمسة عشر قرنا والمهتد على وجه البسيطة من الجنور المرض الى اقصاها من المحيط الى المحيط .

يقول : من حقائق الأسباب التي أدت الى نتائج احداث يونيو ١٩٦٧ ان حسابات بعض الدول العربية حول رصيدها من الصداقة الدولية كانت خاطئة بشكل غريب فالذين كانون محسوبين من الاصدقاء وقغوا مع العدو واكتفوا بالسلبية والذين لم تحسب تلك الدول حسابهم كأصدقاء كاتوا هم وحدهم الأصدقاء وكانوا أولئسك الذين تربطهم بالعرب صسلات المقيدة الواحدة والدين الواحد على تباعد الاماكن واختلاف اللغة والعرق والقومية .

ويرجع ذلك في اصح الصحيح الى « رابطة الاسلام » التى اوجدت ذلك التعاطف التلقائي الذي يسمو عن الأساليب السياسية التقليدية وهو شعور اثبتت أحداث التاريخ البعيدة والقريبة أنه أحد المحركات الاساسية للعلاقات الدولية وأنه هو التفسير الطبيعي لكثير من الاحداث التاريخية .

لقد كانت الوحدة الاسلامية هي ولا تزال العمل الأساسي الأكبر والجامع لهذه الامة مهما تعددت الدعوات الوافدة الى حملها الى الاتليمية والتومية والى الفردية أو الجماعية ، والى هذا الطريق أو ذاك من الطرق التي فتحت أبوابها أمام الأمة الاسلامية منذ سقطت الخلافة ومنذ وقعت هدفه الامة في براثن الاستعمار والصهيونية والماركسية والغزو الثقافي الذي استهدف تمزيقها والحيلولة دون وحدتها . ولقد كانت الامة الاسلامية تتلاقي كلما سنحت لها الفرصة بعد سقوط الخلافة الاسلامية بي خلال الخمسين عاما الماضية ثم تضرب كلما حدث اللقاء ، هذه اللقاءات التي أخذت أسلوب المؤتمر الاسلامي تارة ، والوحدة الاسلامية تارة ، والفكرة الإحمال عملية أخرى حتى اذا أينع الغرس وبدأ يؤتى اكله ضرب ، وكانت دائما عملية أخرى حتى اذا أينع الغرس وبدأ يؤتى اكله ضرب ، وكانت دائما عملية أخرى حتى اذا أينع الغرس وبدأ يؤتى اكله ضرب ، وكانت دائما عملية أخرى حتى اذا أينع القوى التي لا تريد للامة الاسلامية أن تلتقى .

ولكن الموقف تغير بعد ، فقد امتلك العرب اصحاب الفكرة الاسلامية الطاقة والثروة والتفوق البشرى ، واستعلنت فيهم صيحة التضامن من مكة المكرمة ، وثبتت أقدام الدعوة هذه المرة بينما هزمت مخططات التبعية والتفرقة والاقليم .

وتأكد أن الوجود العربى هو وجود اسلامى الصيغة والعقيدة والعقل والقلب ، وانه لا سبيل لان يكون صادقا وسليما وفعالا الا اذا تحركت داخل دائرة الاسلام وفي اطار القرآن .

وهذه هي الأصالة التي حققتها حرب رمضان في مواجهة التقليد والتبعية والتغريب والماهيم الزائفة التي اندحرت ، اسلوبا عجز عن أن يحقق شيئا ايجابيا ، وإن استطاع أن يحقق الهزيمة والنكسة والنكبة جميعا ، انهزمت دعوة الأصالة :

( وكان حقا على أهلها أن يعضوا عليها بالنواجد ) .

وهسذا ما نراه اليوم ممثلا في الأصالة في البحث عن منهج المتصادى اسلامي . في الأصالة في تطبيق الشريعة الاسلامية وجعلها مصدرا للقوانين الأصالة في بناء منهج تربوى تعليمي اصيل مستمد من روح هذه الأمة المعددة وعتيدتها .

ويتول الأستاذ ( محيى الدين القابسى ) نحن نخوض صراعاً تاريخياً بكل ما في الكلمة من معنى ، تألبت فيه قوى شريرة في بقاع عديدة من العالم على الاسلام والمسلمين وتمثلت بؤرة هذا الصراع في التآمر « الصهيوني الشيوعي » الاستعماري المكشوف على غلسطين وأقول : ولقد تكشف لنا فيما تكشف في السنوات الأخيرة من حقائق تمحو زيف تلك المسلمات الباطلة التي ظللنا نعيش في اسرها مخدوعين .

وأهمها تلك الحقيقة التي قالها الشبهيد فيصل (شبهيد الاسلام وفلسطين والوحدة الاسلامية) .

(أن الشيوعية وليدة الصهيونية) وتلك للمة حق لل خفيت على الكثيرين في تلك اللحظات التي أعلنها فيها هذا الزعيم الكبير ، ولقد كان لاعلانها أثر عميق ، وسيؤرخ بها يوما لمرحلة جديدة في تاريخ الامة الاسلامية .

#### احتواء اليهودية المالية للتشير السيحى:

وهذه ظاهرة جديدة جديرة بالانتباه : هي مقدرة اليهودية العالية على

احتواء التبشير المسيحى الذى تقوم به الكنيستان الكاثولوكية والبروتستاتينية وقدر صدر اخيرا كتاب ضخم في حوالى ستمائة صفحة عن تاريخ الارساليات التبشيرية ودورها في العالم الاسلامي لمؤلفة (ستيفن بيل) والكتاب يحتوى على حقائق خطيرة واعترافات جريئة عن الدور الذي تقوم به الارساليات التبشيرية في افريقيا وخاصة أن مؤلفه نفسه قد مارس التبشير.

وقد كشف الكتاب الحقائق الآتية:

أولا : تدخل المشرين في الحركات السياسية الانفصالية في جنوب السودان ودعمها بالمال والسلاح وتحريض أبناء الجنوب الوثنيين على انثورة وتقتيل أبناء الشمال ..

ثانيا : خطر العمامة البيضاء في المريقيا حتى وصفت بانها اخطر من القنبلة الذرية .

ثالثا : أشار الى أخطار التبشير في اندونيسيا وباكستان وتوقفه في ايران ومصر .

رابعا: اثسار الى مدى استفادة المشرين من المعلومات المتوافرة التى جمعها عدد كبير من المستشرقين عن العالم الاسلامي .

خامسا: أشار الى الخطة الجديدة المطروحة والتى ترمى الى اقامة حوار مع السلمين . وهى خطة كان قد بداها بعض الستشرقين والبشرين أمثال الدكتور لويس جارديه والف فيها كتابا خاصا .

وتكاد تكثيف مخططات الاستشراق والتبشير اليوم عن خلفية صهيونية وفكرة تلمودية واضحة تدير هذه المخططات وتوجهها بما يوصف بأنه عملية تطويق من اليهودية للمسيحية الغربية وتحسريف لمفاهيمها وتحطيم لاتحاهاتها .

ويجرى هذا مع مخططات « البروتوكولات » .

وقد ظهر ذلك في موقف الكنيسة في أوروبا وأمريكا وتأييدها لاسرائيل . وأشار الى ذلك بعض الكتاب الغربيين حين قال : أن الكنيسة الغربية يهددها شبح الاتهام الصهيوني المستمر بأنها أضطهدت اليهود لعدة قرون في أوروبا ، وأن هذه الحقيقة تاريخية نجحت الصهيونية في أن تشكل منها عقدة ذنب لدى رجال الكنيسة الغربية .

هذا فضلا عن الجهد الصهيوني المتلاحق ، وكذلك الضغط المستمر على

رجال الكنيسة الغربية للاعتراف بالتفاسير الدينية الكاذبة التي ترمى الي القول بأن الميهود حقا في الأرض الموعودة .

#### اعلاة النظر في العهد القديم ( التوراة ) :

وتجددت الدعوة الى النظر فى نصوص العهد القديم التى لا تتفق مع الحقائق العلمية والتاريخية ، وقد اكتشفت بعثة للآثار فى منطقة مناجم الملك سليمان فى صحراء النقب منذ سنوات ان المصريين عاشوا فى هذه المنطقة منذ ٣٢٧١ علما علما وبناء على هذا صرح البروفسور بينو روتنبرح كبير علماء الآثار أن هذا الكشف يعارض ويكذب ما جاء فى العهد القديم مما يدعو الى اعادة النظر فيه .

ومن ناحية اخرى اعلن أن الحكومة الاردنية تسلمت مخطوطات أثرية فكر أنها تتفق مع ما ورد في التوراة حول تاريخ منطقة غور الأردن في الترن السابع قبل الميلاد . ويؤكد بذلك تزييف اليهود للتوراة الأصلية . وكانت بعثة هولندية قد عثرت على هذه المخطوطات في أبريل ١٩٦٧ ، وقامت بلجراء الدراسات والبحوث عليها في هولندا طيلة السنوات الخمس الماضية وقد قام رئيس المنظمة الهولندية للأبحاث في لاهاى بتسليم المخطوطات الى وزير السياحة والآثار الاردني الذي صرح بقوله :

ان المكتشفات تقوم ولأول مرة بتصحيح اخطاء التاريخ التي كانت تأتى على لسان الصهيونية ـ ١٠ ه .

وتقول الصهيونية التلمودية قبل ان تعلن دعوتها في مؤتمر بال وقبل ان يكتب هرتزل كتابه عام ١٨٩٧ : كانت هناك محاولة ضخمة لاحتواء التاريخ العالمي والاسلامي ودوائر المعارف والجامعات ومعاهد البحث كلها لتطعيمها بالفكرة اليهودية التلمودية الصهيونية التي تقوم على اسلس حصر الوعد الالهي لابراهيم عليه السلام \_ على اسحق ومن ثم على اسرائيل وحدها ..

وانه من أجل ذلك جرت محاولات كثيرة للتزييف منها:

اولا \_ اعلان خطة ( السامية ) العنصر السامى واللغة السامية وهى خطة زائفة حاولت أن تنسب تاريخ العرب الذى أنشأه ابراهيم واسماعيل الى جد سابق لم يعرف عن طريق القرآن وأنما عرف عن طريق التوراة المكتوبة بيد أحبار اليهود .

ثانيا : محاولة اجراء حفريات اثرية هنا وهناك لتأمين هذه الدعوى ومع الأسف فان هذه الحفريات أكدت وجود اسماعيل وأبنائه الاثنى عشر وقبائلهم المنبثة في المنطقة بين الشام ومصر وسيناء .

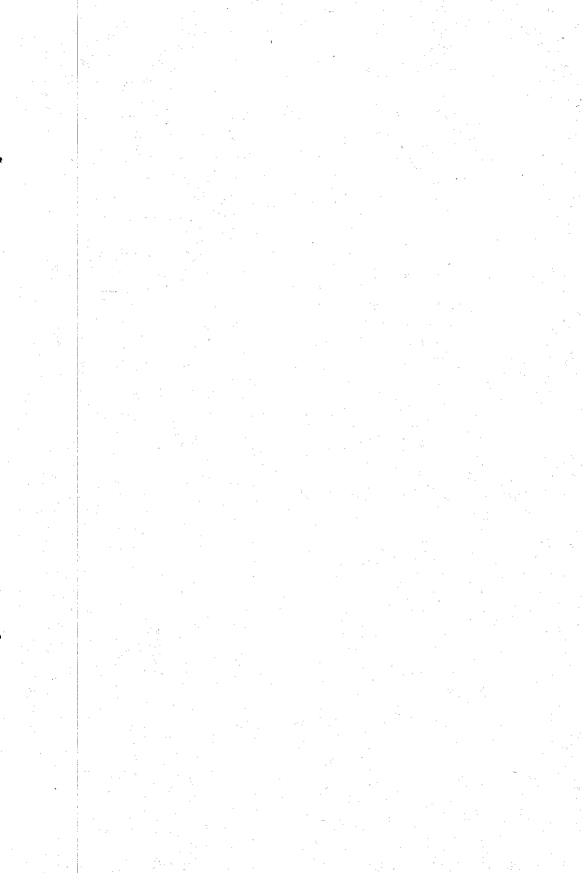
ثالثًا مَ خُلِقَ جُو عَلَمَى زَاتُفَ لِتَقْدِيمِ مَعْلُومات غير صحيحة عن دور

مزعوم لليهود في الجزيرة العربية قبل الاسلام ودعوى باطلة بالقرابة بين العرب واليهود .

رابعا حطبع الانجيل مقدما بالتوراة تحت اسم حالكتاب المقدس و ونشره في العالم كله وترجمته الى اكثر من سبعين لغية وذلك لاحتواء المسيحية في الاعتراف بما زعموم من وعد قاصر على اسرائيل ، مما يدرس الآن في الجامعات والمدارس في اوروبا والولايات المتحدة ويؤمن به البروتستانت في كل انحاء العالم ويدافعون عنه مع تضارب العهد القديم والعهد الجديد واختلافهما وتناقضهما .

ولكن كل هذه الدعاى المسمومة اخذت تنكشف وهذه الأتنعة الكاذبة اخذت تسقط واحدة بعد اخرى ومنها هذه الاخبار التي اوردناها واخبار كثيرة كشف عنها رجال الحغريات والآثار .

\* \* \*



## مؤامرة الصهيونية والشيوعية على العالم

المرحوم الدكتور محمد صالح كان من أوائل من كشفوا زيف الشيوعية وفسادها فقد ترجم عام ١٩٣٨ في مجلة النئير الاسلامية عن مجلة فرنسا القديمة مقالا خطيرا تحت عنوان : الشيوعية دسيسة صهيونية لخراب العالم جاء فيه : ان مديرى دفة اعمال الامة اليهودية هم الذين آثاروا الحرب العالمية الكبرى ودبروها بالدسائس بفية جمع الميارات وتقسيم المالك ثم محق ماليتها وقتل النبوغ في غيرهم وتعبيد السبيل أمام الشعب المخار كما يصف اليهود انفسهم للاستيلاء على العالم وتسخير خيرات الشعوب لمساحهم العدوانية ،

وهؤلاء الزعماء اليهود هم الذين دبروا للبلشفية بالدسائس ومهدوا لها ببذل المال واثاروها انتقاما من الشعب الروسى واستكمالا الأعمال الحرب الجهنمية وافناء للعناصر البشرية وتحطيم المبادىء الاقتصادية التى لم تقو سنوات التقتيل والتخريب على تقويض اركانها . ودول أوروبا مطلعة على ذلك كله منذ عهد بعيد ولديها تقرير وشهادات جواسيسها على أن البلشفيك وجهوا وكلاءهم وبثوا عيونهم بدورهم على سائر الوزارات الأوروبية والأمريكية وكانت الكنوز التى سلبها لينين واتباعه من قصور القيصر وسيلة للتأثير في سائر الحكومات في فرنسا وانجلترا والولايات المتحدة . .

وكان الناس قد سمعوا للمرة الأولى بخبر نشوب ثورة في روسيا ١٩١٦ واكتشفوا أن المستركين فيها أو بالحرى زعماءها هم :

يعتوب شيف ، كوهين ، لويب ، ماكى رونورج ، واثركوهن موريتمون ، شيف ، جيروم ، هاهوير ، جوجنيهم ، ماكس برتنبغ وغيرهم من اليهود . .

وقد أعلن يعقوب شيف فى ذلك العام جهارا أن الثورة الروسية نجحت بغضل مساعدته التى قدمها لتروتسكى وعندما استقر البلشفيك فى روسبا فى منتصف ١٩١٧ كان الحكم فى يد اليهود :

اولياتوف الملقب بلينين بروتستين ، تروتسكى ، نبشامكى ، ويرى الكثيرون أن أوربا سواء اعتبرناها وحدة تامة أو ممالك متعددة قد خسرت في الحرب اكبر من اتباعها غان الحلفاء المنتمرين خرجوا من الحرب مثالين

بالديون ولم يكونوا بأحسن حالاً من المنهزمين الا تليلاً ولكن الحرب جلبت للصهيونية ثروة لم تحلم بها وحققت هدفها المباشر تحقيقا تاما . .

كان مقر الصهيونية عند نشوب الحرب هو برلين : جمعيات اليانس الاسرائيلية العامة قد وعدت المانيا الجمعية بالسيطرة على فلسطين حال اكمال خط ( برلين ـ بغداد ) .

وفى عام ١٩١٥ حول الصهيونيون عطفهم سرا من الدول المركزية الى الحلفاء ونقلوا مقرهم من برلين الى لندن فأخذت دوائر أوربا وأمريكا السياسية منذ ذلك الوقت تشعر بنفوذهم . .

وقد ربحت الصهيونية بالاستيلاء على قصور القياصرة ربحاً هائلا نقد باعوا جواهر التاج ومقتنياته وانزلوا ملايين من روبلات الورق الى السوق وتصرفوا بالكنوز الغنية في المتاحف والكنائس والبيوت الخاصة . .

ان سقوط القيصرية في روسيا كان لا شك من اعظم الحوادث في تاريخ العالم ، قد دخلت روسيا في دور ثورة كأنها جاءت بكل نعم الحق والحرية ثم ظهر من بعد ذلك ان كل النعم هي الصهيونية .

وقد خطب البارون روتشلد في النادى الانجليزي العلىطيني في لندن قال : ان بقاء الحضارة رهن بحظ اليهود فاذا عشنا عاشت الحضارة ولا يمكن لقوة أن تبيدنا الا اذا هلكت الحضارة قبلنا ..

وقال سييمان في كتابه (اليهود المعاصرون) : لقد حاول اليهود ان يهدموا حضارتنا فقضية دريفوس علمتنا كثيرا فان داب اليهود ان ينقذوا رجالهم مهما كلفهم الانقاذ من مال وجهد فقد دفع روتشلد أكثر من مليوني جنيه في قضية دريفوس ودفع أرباب هسذا البيت عشرة ملايين روبل ذهبا لانقاذ بوحروف اليهودي الروسي الذي اتهم في أوربا بأنه ذبح صبيا ليلة العيد ليخلط دمه بفطير الفصح ...

وقال متيسكى في تاريخ الوطن القومي:

طلبوا الوطن في أرض كنعان فأهلكوا الحرث والنسل وأبادوا الشسعب تقريبا ثم نزحوا الى أورشليم فهدموها وأغاروا على قبرص وذبحوا في يوم وليلة مائتي ألف نفس حتى صبغوا مياه البحر الأبيض بالدماء ومع ذلك لم يظفروا بالوطن القومي ٠٠

وقال بوكهارت أن الأدب العالمي قد يكون مدينا لبعض كتاب اليهود ولكن شرهم أكثر من نفعهم وأثمهم أكبر من خيرهم فإن

هينه السد اخلاق باريس

وتوردوا : حلل المسادىء والنظم التى تدعم الدنيسة وأظهر كسادها وتعفنها .

واوزمالد : انذرنا بقرب زوال الحضارة .

وفرويد : خلق الاباحية الحديثة على نمط الوثنية الاغريقية ومجد العريزة بحيث اطلق عنان الشهوات البشرية ورخص للرجال والمرأة ان يفعلا بجسديهما ما شاء لهما الشبق الكامن في حنايا ضلوعهما فدمر الأخلاق والمجتمعات .

وقد عجزت الشيوعية أن تخدع المسلمين بصورتها الصريحة مانها تلجأ الى أسلوب المراوغة وتحاول أن تدعى أنها لا تعارض الأديان ومنذ سنوات قريبة نشر الأستاذ حسن البنا توجيها حذر فيه من خطر المراوغة وجعله تحت عنوان مثير هو: (احترسوا من الناس بسوء الظن).

قال : منى هذا الدين منذ قام بفريق من الأعداء يكيدون له ويتفون امام دعوته ما استطاعوا حتى اذا اوهى قرنهم الوعل وانسوا من انفسهم الضعف عن مقاومة نفوذه الذى لا يقهر وسلطانه الذى لا يغالب . خلعوا ثوب العداء الظاهرى ولبسوا لأهل هذا الدين جلود الضأن واستتروا بالتوبة والندم وغسلوا الذنوب الماضية بدموع التماسيح واندسوا بين المسلمين ينالون منهم وهم في صفونهم ما لم يكونوا يقدرون على نواله وهم يواجهونهم بالعسد،

وهذا ( الهرمزان ) قائد غارس صمد للجيوش الاسلامية في بدء الفتح مدة طويلة حتى اسر وجىء به الى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب غاستامن واسلم وقبل منه سيدنا عمر هذا الاسلام في قصة تاريخية مشهورة . .

وقال المؤرخون أن الهرمزان هو الركن الهام في تدبير المؤامرة التي انتهت بمقتل أمير المؤمنين عمر وحرمان المسلمين من عهده الزاهر ، يؤيد قولهم أن عبيد الله بن عمر قتل الهرمزان بعد ذلك ثقة منه بأن في عنقه دم أبيه . . .

تلك حادثة معلومة نذكرها اليوم طلبا لعبرة تاريخية نحن احوج الناس الى تذكرها في كل وقت من الأوقات ومع كل عمل من الأعمال التي يراد بها انهاض المسلمين وخدمة الاسلام فقد منى هذا الدين منذ قام بالكيد له . .

وفى العالم الاسلامى هرمزانيون وسبئيون كثير جاهروا بحرب الاسلام أمدا طويلا وسلكوا الى ذلك كل الوسائل وكأنهم استشعروا الخيبة والنشل أمام هذا البصيص من اليقظة الاسلامية وطاش سهمهم غلم يغوزوا من الأمة بغير البراءة منهم غايقنوا أن خطة المناواة عاتبتها الحرمان والسقوط.

وها نحن أولاء نرى الآن خطة تتغير ورجالا يعلنون توبتهم ويبرءون

الشباب المسلم بمثل هذه الحدع لينضموا الى صفوف القيادة فيصلوا تحت ستار التوبة الى ما لم يصلوا اليه بأساليب العداء والتشهير . .

وليس احد منهم بمنصور في دعوته ولن يرزقهم الله بجحا وان استعانوا بحيل الثعالب فان في يقظة المسلمين ما يحول بينهم وبين ما يريدونه وشوكة الاسلام احد واقوى مما يظنون ونحن لا نريد ان نرد على تائب توبته والانها تبصرة وذكرى وحتى لا نؤخذ على غرة وتنطلى علينا حيل هؤلاء فاذا تكشف الامر ندمنا حيث لا ينفع الندم فان اكثر ما نسر له ان يرجع الناس كلهم الى هدى الاسلام ويدافعون عنه صفوفا كالبنيان المرصوص ولكنا لا نريد ان نكون اغرارا يستخفنا السراب ونغر بالظواهر فليتنبه العاملون لدين الله وليحترسوا مما يحتمل أن يكون من وراء ذلك من مكايد هى أخفى من دبيب وليحترسوا مما يحتمل أن يكون من وراء ذلك من مكايد هى أخفى من دبيب النبل ، وليذكروا قول الله تعالى تحذيرا من قوم كانوا يسرون غير الذين يعلنون « واذا رايتهم تعجبك اجسامهم وأن يقولوا تسمع لقولهم » والله المستعان وبيدة التوفيق .

هذا الذى قاله الامام حسن البنا عام ١٩٣١ يتكرر اليوم بصور مختلفة ويمكن أن يطلق عليه محاولة ضرب الاسلام من الداخل . . فهناك أناس يعلنون خروجهم من الماركسية أو الالحاد ليكسبوا في صفوف المسلمين مراكز ومواقع وهناك جاروردى وعبارته المشهورة في كتابه ماركسية القرن العشرين حين قال : ( أن على الماركسيين أن يدخلوا في الاسسلام ويضربوه من الداخل ) . .

وهناك محاولات اليهود العالمية التقليدية الدائمة باعلان الاسلام والدخول فيه ، وهناك تلك الصورة التي تواجهنا اليوم حين نرى مجموعة من اعداء الاسلام تحت أسماء مختلفة يتحدثون عن الشريعة الاسلامية ويطلبون تطويرها والعمل على تدميرها تحت اسم روح العصر .

#### آخر العامود:

جاء في اعلان رسمى صدر عن الحكومة السونيتية يؤكد أن هناك واحدا من كل خمسة من الشباب السونيتي يؤمن بشكل أو بآخر بدين من الأديان وهذا يعنى أن حوالى ٣٣ مليونا من الشباب هناك ممن تزيد أعمارهم عن الم عاما يعتبرون من المؤمنين بالأديان غاذا اضفنا الى ذلك أن ١٠ في المائة من الشباب يمكن وصفهم بالمتمردين بين اعتناق عقيدة دينية أولا نسنجد أن العدد الاجمالي للذين تأثروا بالأديان يبلغ ٥٠ مليون سونيتي ، نشرت هسذا جريدة الديلي تلجراف البريطانية في ٣٠ نوغمبر ١٩٧٦ لحررها دانيد غلويد .

# عبد الحميد وجمال الدين في تقويم جديد

ترددت في الصحف العربية والاسلامية دراسات وابحاث كثيرة في هذه الفترة بمناسبة مرور مائة عام على الدور الذي قام به جمال الدين الافغاني في حركة اليقظة الاسلامية خلال الفترة التي ظهر فيها في مصر وتحرك الى الفرب والشرق ( ١٨٧١ الى وفاته ١٨٩٧ ) •

والحق أن اسم جمال الدين الأفغاني قد فتن الكثيرين وكتب عنه الكثير وأعجب به الكثيرون واوقدت مصابيح كثيرة لتضيء لشهرته الطريق ، ولا ريب أن جمال الدين هو واحد من العاملين في حركة اليقظة التي حمل لواءها الامام محمد بن عبد الوهاب في الجزيرة العربية قبل ذلك بسنوات طويلة وقد قام بدور كبير بين مسلمي الهند وايران ومصر وكانت له كلمات منشورة وقصص مثارة وانه حمسل لواء الدعوة الى التوحيد وتطبيق الشريعة الاسلامية .

ولكننا حين ندرسه يحب الا نفصله عن السياق العام للحركة الاسلامية وأن لا نَنظر اليه وكأنه هو وحده الذي دعا الى الجامعة الاسلامية ، كما لا يجوز أن نقبل كل ما قال عنه الفريق المناهض له . ولكن علينا وقد معد الزمن بيننا وبينه اليسوم اكثر من مائة عام أن لا نعطيه ما لا حق له نيه ولا نهضم حقه في الدور الذي قام به ، وقد ظهر جمال الدين الأنماني في الوقت الذي اشتد نبيه كرب الاستعمار والاحتلال الأجنبي لبلاد المسلمين . وانه قبل أن تتعالى صيحاته كان السلطان عبد الحميد خليفة المسلمين في الدولة العثمانية التي كانت تجمع بين العرب والترك تحت لواء الاسسلام قد أعد خطة واسسعة لمقاومة ألغرب الاستعماري وانه رمع لواء الحامعة الاسلامية قبل أن يرفعه جمال الدين : رفعه بوصفه خليفة المسلمين الذي تضم دولة العرب والترك وكان أمله أن يضم الى الوحدة الاسلامية كل المسلمين الذين هم خارج دولة الخلافة وكان طموحا الى خلق روح التضامن والترابط بين الترك والعرب والفرس جميعا في مواجهة المؤامرات التي كان الاستعمار قائما بها لايجاد ثفرة بين هذام العناصر الثلاث حتى يحول دون التقاء المسلمين على الفكرة الواحسدة والقوة الجامعة التي تواجه الغزو الاستعماري . ولقد كان عبد الحميد بنفوذه قد قطع اشواطا طويلة في العمل للوحدة الجامعة قبل أن يلتقي به جمال الدين ويعاهده على العمل معه وكان ذلك قبل وماة جمال الدين بسنوات خمس غير أن جمال الدين كان يدعو تبل أن يلتني بالخليفة إلى مكرة الوحدة الاسلامية أو الجامعة الاسلامية نتيجة لتجربته في الحكم في ايران وصراعه مع الاستعمار الانجليزي وكانت حملته على بريطانيا غاية في القوة والعنف وقد اصدر مع الشيخ محمد عبده صحيفة العروه الوثقى في فرنسا التي كانت تعارض بريطانيا وتنافسها في الصراع على العالم الاسلامي ، وكانت فكرة جمال الدين الأفغاني تحضير قطر من الأقطار العربية لحمل لواء الفكرة ولتكن مصر التي عمل فيها طويلا قبل أن يقع الخالف بيئه وبين الخديوي توفيق بعد وفاة السماعيل . وكان الاستعمار يحول بينه وبين تحقيق هدفه ، كذلك فقد جرت محادثات بين بريطانيا وبينه بشأن السودان وذكرت المصادر انه قد عرض عليه لقب سلطان في السودان ورفض العرض ، وقد لاحقت جمال الدين دعوة عبد الحميد الى العمل معه ، غير أن جمال الدين اعتذر مرارا حتى رأى اخيرا أن الحركة التي يقوم بها الخليفة قد كسبت أرضا واسعة وقوة كبرى ، عندئذ انضم اليه ، غير أن بعض تصرفات جمال الدين قد أز عجت كبرى ، عندئذ انضم اليه ، غير أن بعض تصرفات جمال الدين قد أز عجت الخليفة وكان له معه موقف الحيطة الذي عرف به أزاء الاتحاديين وأزاء القوي الكثيرة التي يخشى من تحركها في مضادة خطة عبد الحميد . .

ومهما يكن من واقع التاريخ في ذلك الوقت فان جمال الدين الافعاني كان يرى ان يسير في الطريق الذي عمل فيه وعمقه السلطان عبد الحميد ، غير ان محاولة الاساءة الى التاريخ الاسلامي في هذه الفترة وتسميم الصورة الباهرة لعمل السلطان عبد الحميد ، قد حاولت اضفاء شيء كثير من المقابلة بينه وبين جمال الدين واظهار جمال الدين في صورة البطولة الخارقة أو الخصومة مع الخليفة ، حتى انهم تبرعوا باثارة شسبهات حول موت جمال الدين لم تتاكد في الحقيقة .

ولكن الصهيونية العالمية التي كانت تقود معركة الحرب ضد عبد الحميد قد عمدت الى اعلاء شأن جمال الدين ووضعه في موضع أسطوري حتى تنسب اليه كل اعمال الجهاد والمقاومة في هذه الفترة وحجب الدور الذي قام به السلطان عبد الحميد حجبا كاملا ووصف خليفة المسلمين بأنه كان مستبدا وظالما . ونحن نعلم أن الصهيونية العالمية قد فعلت ذلك وأنسدت صفحات التاريخ الاسلامي المعاصر ، أن القاء الأضواء الكاشفة على جمال الدين كان يراد بها اعطاؤه اكثر من حجمه الطبيعي في التاريخ ، حتى يمكن أثارة الشبهات حول السلطان عبد الحميد ، بينما لا يوجد شيء يمكن أن يوزن بموقف الخليفة الاسلامي من الاغراء الصهيوني والوعيد اليهسودي الذي تعرض له .

ولا ربب ان جمال الدين كان على طريق حركة اليقظة ، وكانت دعوته الى الجامعة الاسلامية على النحو الذى فهمه ودعا اليه من الأعمال الهامة التى ترتبط بدعوة الخليفة من ناحية وبمقاومة الاستعمار البريطانى ، غير ان السلطان عبد الحميد كان اعمق فهما منه لأهداف المحافل الماسونية وللمخطط الذى كانت تنفذه الدونمة بالاشتراك مع اعدائهم الذين يمكن أن يؤخذ على جمال الدين أنه أيد موقفهم من القومية أو الجنسية كما كانوا يطلقون عليها ، وعلى كل فان جمال الدين لم تمكنه طبيعته العصبية العنيفة حالتي وصفها محمد عبده بأن الحدة فيها تهدم ما تبنيه الفطنة — من معرفة

أبعاد القضية ، قضية التحدى الاستعماري والصهيوني والتماس أصلح

ويمكن أن يؤخذ عليه في هذا المجال امران:

أولا - محاولة الاصلاح عن طريق العنف : الشورة أو الانقلاب أو الاغتيال . وكلها محاولات لا تتفق مع طبيعة الدعوة الاسلامية . وكان الشيخ محمد عبده أقرب إلى المطرة الاسلامية في دعوته الى بناء الأجيال بالتربية ، وهي الخطة التي عرضها محمد عبده على جمال الدين حين طلب اليه أن يجمعا مائة شاب يعلمونهم الدعوة الى الله ثم يطلقونهم في المالك الاسلامية ، فقال له جمال الدين انها أنت مثبط .

ثانيا — أن أسلوب جمال الدين في الدعوة الى الله كان أسلوب الفلاسفة وعلماء الكلام ولم يكن الاسلوب القرآني الأصيل الذي لو اتخذ لكان يمكن أن يكون أعمق أثرا ، والذي قامت عليه حركة اليقظة أصلا ، ثم عادت اليه بعد شوط طويل من حملة الوية المنطق والفلسفة أمثال محمد أقبال ومالك بن نبى والعقاد وغيرهم .

ولا ريب ان جمال الدين الأفغانى كان مثيرا في مظهره وحركته وتنقلاته ، وذلك الطابع الذى عرف به من الجلباب الواحد ، وصناديق الكتب التى في صدره ، وعزوفه عن الزواج وتكوين الأسرة ، ليكون أقدر على العسل والحركة . وكلماته النارية ومواقفه مع الكبراء ، ولكن الخطة التى رتبها لم تكن تأخذ في حسابها احتلال بريطانيا لمصر والسودان ، التى رجحت اسلوب الشيخ محمد عبده وطريقته في العمل عن طريق التربية والاصلاح . واذا كان لنا أن ندرس نتائج هذه الاتجاهات فاننا نجد أن اسلوب جمال الدين لم يكن الا اسلوبا حماسيا براقا خاطفا ولكنه لا يحقق الأهداف التى كانت تتطلع اليها الآمة الاسلامية في أخطر مراحلها والتي كان يقوم عليها السلطان عبد الحميد الذي كان عالما بمخططات الصهيونية المشتركة مع الاتحاديين والدونمة التى كشفتها مذكراته التى نشرت باللغة العربية في الأيام والخيرة .

أما جمال الدين نكان كارها لبريطانيا عاملا على تنكيس اعلامها في البلاد الاسلامية ولكنه نيما يبدو لم يكن ملما بالمحاذير التي تحتوى خطوات المحافل الماسونية وغيرها .

ولقد استطاعت الصهيونية أن تسىء للسلطان عبد الحميد عن طريق الصحافة العربية التى كان يحمل لواءها المارونيون خريجو معاهد الارساليات في مصر وخاصة صروف ونمر ومكاريوس وسركيس وغيرهم وكان بعض هؤلاء يحيطون بجمال أمثال أديب اسحق وسليم عنحورى واليهودى يعقوب صنوع صاحب خيال الظل . وكل هؤلاء كشفوا خبيئتهم بعد موت جمال الدين وبعد الاحتلال البريطاني .

غير أنه ما يزال يذكر لجمال الدين أنه كان بعيد الأثر في الأسلوب العربي

الحديث نقد عمل على تحريره من السجع ودنعه الى طريق العرض الواضع وجدد شباب الوطنية والحماس لمقاومة الاستعمار والنفوذ الاجنبى الوليد .

ومما يجب أن يقال في هذا المجال أننا تأثرنا في مطالع الخمسينات بما كان يقال عن جمال الدين وعن عبد الحميد ، ورددنا مع القائلين بطولة جمال الدين على ذلك النحو في اطار ما كان يواجه بلادنا من الاحتلال ولم تكن أبعاد موقف السلطان عبد الحميد قد تكشفت لنا عن حقيقة بطولته ، ولكنا عننا فأعدنا تقدير الموقف على ضوء الوثائق التي تكشفت والمسلمات الزائنة التي هزمت والتي حاولت الصهيونية الخالها في كتب التساريخ ومناهج الدراسة حتى انجلت صفحة الرجل الكريم وهنساك تبين لنا أن الصهيونية والاستعمار كانا يريدان أن يضعا عبد الحميد في الظل ويضفيا صورة من المبالغة على سيرة جمال الدين ليكون بديلا أو ليكون اعلاؤه حجبا وانتقاصا من الخليفة المسلم ، ومن هنا فقد وجب أن يوضع تقويم جديد لهذا الموقف التاريخي في اطاره الصحيح وهو أن جمال الدين واحد من رجال حركة اليقطة ولكنه في خلال عمله كان يتحرك في اطار الخطة القوية التي حمل لواءها السلطان عبد الحميد حينما دعا مسلمي العالم الي الاتحاد تحت راية الخسلانة الاسلامية والوحدة الجامعة وهو الموقف الذي هز دوائر راية الخسلانة الاسلامية والوحدة الجامعة وهو الموقف الذي هز دوائر المستونية وعجل بوضع نهاية عبد الحميد .

### ظاهرة جديدة في تاريخ الفكر الإسلامي

أشار الدكتور مجاهد الصواف الى ظاهرة جديدة في تاريخ المسلاقة بين المتقفين السلمين وبين اساتذتهم المستشرقين الذين تلقوا عليهم العلم في الغرب وقال انه واحد من تلاميذ المستشرقين الذين عارضوهم وكشفوا زيفهم وانه من الصعوبة بمكان على الانسان أن يتكلم على من درسوا له •

وقال: انا تلميذ الاستشراق ولكن بكل صراحة اختلفت مع اساتذتى هناك . وقال: ان كثيرا من الشباب المسلم اختلف مع المستشرقين بل وهاجم بعضهم فى رسائله الجامعية اساطين الاستشراق . . واشار الى الدكتور محمد مصطفى الأعظمى الذى كتب وهاجم اسلوب شاخت أبو الاستشراق فى العصر الحديث وقال عنه أن اسلوبه بعيد عن العلمية ( هذا ما أورده الدكتور الصواف فى حديث له نشرته الندوة الغراء ) . .

واليوم يتجدد الحديث في مناسبة وفاة الدكتور محمد أمين المصرى ذلك العالم المسلم الكريم الذي كان واحدا من أولئك الأكرمين الذين واجهوا الاستشراق وصمدوا على الحق الذي آمنوا به . ولا ننسى في هذا المجال الدكتور محمد عبد الله دراز ورسالته عن الأخلاق في القرآن التي هزمت نظريات الفكر الغربي الوافدة جميعا فوق منبر السربون واعلنت مفهوم القرآن في الأخلاق وادالت من مختلف النظريات الغربية التي قامت على الفكر المادى ( سينسر واوجست كونت وفرويد وليتشه . . الخ) فقد أتيح له في ذكاء ومرونة وقدرة على أن يواجه هذه المذاهب مواجهة عنيفة وأن يعارضها وبنتقصها ويكشف زيفها واحدا بعد الآخر ، فقد أمضى عشر سنوات في دراسة الفكر الغربي وكان أيمانه أن يكتب بالفرنسية في بلاد الفرنسيين كلمة الاسلام وأن يصدع بالحق الذي جاء به القرآن في مواجهة الفلسفات الأوربية وخاصة في مواجهة الأخلاق .

ولقد كان الدكتور ضياء الدين الريس رحمه الله واحدا من المنكرين المسلمين ، عارض حركة الاستشراق في رسالت في انجلترا وكان كريما على نفسه مقد تركهم وجاء الى مصر وكتب رسالة وأذاعها في العالمين

وكشف بها أن المسلمين منهجا ومنهوما ونظرية سياسية كاملة لم ياخذوها من اليونان أو الرومان وانما اخذوها من القرآن وكانت رسالته دحضا لتلك الشبهات التى آثارها طه حسين وغيره من دعواهم البطلة بأن السلمين الخذوا نظره مهم السياسية من الفكر اليوناني وأن الاسلام لم يكن له فكر سياسي خالص . .

ولقد كشف الدكتور مصطفى السباعى ذلك الدور الخطير الذى يقوم به الاستشراق فى الغرب ليحول بين فكر الاسلام وبين نوجيه تلك اللطمات القوية لسموم الاستشراق فيقول : حدثنا الدكتور أمين المصرى عما لقيه من عناء فى سبيل موضوع رسالته التى اراد أن يتقدم بها الخسذ شهادة الدراسة الفلسفة الدراسة الفلسفة واخذ شهادة الدكتوراه بها وما كاد يطلع على دراسة العلوم الاسلامية فيها حتى هاله ما رآه من تحامل ولا سيما فى كتابة لمستشرقين وخاصة شاخت فقرر أن يكون موضوع رسالته فى نقد كتاب شاخت .

وتقدم الى البروفسور اندرسون ليكون مشرفا على تحضير هذه الرسالة وموافقا على موضوعها فابى عليه هذا أن يكون موضوع رسالته « نتد شاخت » وعبثا حاول أن يوافق على ذلك فلما يئس من جامعة لندن ذهب الى جامعة كمبردج وانتسب اليها وتقدم الى المشرفين على الدراسسات الاسلامية فيها برغبة في أن يكون موضوع رسالته للدكتوراه هو شاخت فلم يبدوا رضاهم عن ذلك ، قالوا له بصريح العبارة : أذا أردت أن تنجح في الدكتوراه فتجنب انتقاد « شاخت » فإن الجامعة لن تسمح لك بذلك . .

وأشار الدكتور مصطفى السباعى أن « اندرسون » السقط أحد المتخرجين في الأزهر الذين أرادوا نيل شهادة الدكتوراه في التشريع الاسلامي في جامعة لندن بسبب واحد هو أنه قدم أطروحته عن حقوق الراة في الاسلام وقد برهن فيها على أن الاسلام أعطى المرأة حقوقها الكاملة ، فتعجب أذلك وسألت هذا المستشرق وكيف أسقطته ومنعته من نيا شهادة الدكتوراه في الاسلام وقد برهن فيها على أن الاسلام أعطى المرأة حقوقها الكاملة لهذا السبب وأنتم تدعون حرية الفكر في جامعاتكم .

فقال : لانه كان يقول : الاسلام يمنح المرأة كذا والاسلام قرر للمرأة كذا فهل هو ناطق رسمى باسم الاسلام ، هل هو أبو حنيفة أو الثسافعي حتى يقول هذا الكلام ويتكلم باسم الاسلام . .

وهو كما ترى عذر تافه دل على مدى التعصب الذي تقوم عليه الدراسات الجامعية في الغرب تجاه الاسلام ، ولكن الكتاب المسلمين اليوم اصبحوا اكثر

قدرة وأقوى قوة على مواجهة الاستشراق والرد على المستشرقين في مؤتمراتهم كما فيل الدكتور مجاهد الصواف وغيره ...

اتسع نطاق الكثيف عن زيف الفكر الذى قدمه فرويد تحت اسسم التحليل النفسى ، ومنذ اليوم الاول حين التقى بزميله ( ارلرويونج ) وقسد ظهر واضحا انحراف فرويد ، ومظاهرة القوى اليهودية التامودية افكرة وحمله الى مختلف بلاد العسالم ونقله الى محيط الجامعات على أنه علم ومسلمات وليس على انه فروض ووجهات نظر قابلة للصدق والخطأ ، وحجبت آراء المختلفين معه والذين كانوا أقرب الى النظرة العلمية والى الفطرة وقتا طويلا .

وعقدت فى السنوات الأخيرة مؤتمرات لعلم النفس حضرها عدد من اعلام هذا الفكر فى العالم وكشفت هذه المؤتمرات عن قصور المنهج الذى قدمه فرويد وفساده .

واليوم يتكشف عن ظهور جماعة قوامها (كارين هورني وريك نردم) تثور على نظرية فرويد وتصفها بأنها ضيقة ومحدودة لطبيعة الانسان التى استقاها من المجتمع الذى تحطم من بعد وهو (مجتمع امبراطورية النمسا والمجر) فقد استغل مفاهيم وظواهر هذا المجتمع في مرحلة انهياره وانحلاله ثم حاول تطبيقها على الانسائية جمعاء ، وجملة راى هذه الجماعة المجديده ان طبيعة الانسان فيها قبس من الخير يمكن أن يبرز الى الوجود فالانسان بحكم طبيعته يريد أن ينعم بعلاقات انسائية صافية من الغرض ولكن الانظمة التى تفرض على الناس المنافسة وتمزق أواصر التعاطف بينهم وتجعل من الواحد منهم غريما للآخر فانها تطفىء تلك الشعلة الدافئة : شعلة العواطف الانسانية الصافية ، فيحس الانسان بتوتر وقلق نفسى فينصرف الى الكحول والمخسدرات لكى يغيب عن الواقع المرير ويعيش في عالم آخر من نسج المخدرات والمسكرات أو يواجه الواقع المرير ويعيش في عالم آخر من نسج المخدرات والمسكرات أو يواجه الواقع المرير وتطبق عليه الانهيارات العصبية فتنتابه الرغبة في التخلص من الحياة بالانتحار وتطبق عليه الانهيارات العصبية بكل صورها واشكالها .

ولا ريب أن هذا المفهوم الجديد لخلفاء فرويد وخصومه في نفس الوقت يقترب من الفطرة ، ولكن المفهوم الاسلامي في النفس يظل أكثر أصالة وسعة ورحمة لانه يستمد منهجه من المصدر القرآني الذي هو كتاب الله الواحد الباتي على وجه الأرض سليما دون تحريف .

وقالت هذه الجماعة ان الانسان غطر على التواد والتعاون مع الغير ولم يكن معطورا على العدوان كما يقول غرويد في صلف شديد ومعارضة

للفطرة بأن غريزة الموت تقتضى أن تدمر الآخرين لكى ندمر انفسنا ولا ريم، أن هذا المفهوم هو مفهوم النزعة التلمودية التي يحاول اليهود أن يفرضوها على البشرية .

وقالت: كيف يتأتى أن تكون مجتمعات للعيش فيها ولو كانت النزعة العدوانية أصيلة في طبيعة الأسمان فكيف تفسر عدم وجود هذه الظاهرة في بعض المجتمعات الانسمانية .

كذلك نقد عارضت الجماعة مفهوم فرويد بان نزعة الانسان مجرد هدف جنسى مكبوت . . وقالت ان هذه حالات مرضية تصيب بعض الناس ومن الخطأ تعميمها واعتبارها ظواهر طبيعية تمثل الغرائز الانسانية الطبيعية .

كما عارضت مفهومه عن الطفل وقالت ان الطفل الذى لا ينعم بدفاء الوالدين وحبهما بسبب حالته العصبية غير الطبيعية ولا ينعم بشعور اليقين بأنه مرغوب فيه وبأن حب الوالدين له غير مرهون بأبة شروط مثل هذا الطفل يشب في وجل من الحياة الخارجية التي يرى فيها اخطارا تهدد فرديته وحريته ورغباته المشروعة . وفي هذه الحالة فان الفرد اما أن يتهافت على كسب حب الغير ويتوقع من الغير ما لا طاقة لهم به واما يعتزل الناس اعتز الا كليا أو يعمل على أن يتسلط على الغير ويخضعهم لارادته .

# علم النفس الإسلامي وعلم الاجتماع الإسلامي

لا يستطيع الباحث الاسلامي والمثقف المسلم أن يتجاهل ظاهرة القدرة على المواجهة والتحدى السموم التي يطرحها الفكر الفربي الوافد في أفق الفكر الاسلامي وخاصة في ميدان النفس والاجتماع حبث سبطر البهوديان فرويد ودوركايم على هذا المجال منذ وقت بعيد وتركا آثارا ضخمة في مناهج الدراسة في الجامعات والمعاهد الاسلامية وكانت دعوتنا صريحة الى أن نتجاوز فرويد وماركس ودوركايم وسارتر جميعا ، وحين يصدر الدكتور حسن الشرقاوي دراسته الخصبة عن نحو علم نفس اسلامي جديد ويصدر الدكتور مصطفى محمد حسنين دراسته المتعة عن الدرسة الاسلامية في علم الاجتماع نشعر باننا أصبحنا على أبواب مرحلة جديدة . . .

يرد الدكتور الشرقاوى على كبار علماء النفس الحديث بعامة ومدرسة التحليل النفسى بخاصة وعلى راسهم فرويد . والدراسة تهدم نظريتهم في المحتمية النفسية وتفتح باب الأمل أمام المرضى النفسانيين لان التوبة ميلاد جديد لانها تغسل ما قبلها .. ويرد الدكتور الشرقاوى على بعض ما ردده علماء التحليل النفسى أمثال فرويد من أن هذاك حتمية نفسية وأنه في أمكانهم أذا عرض عليهم طفل في سن لا سنوات أن يتنبأو بما سوف تكون عليه شخصيته في سن الكهولة .. وهذه هي الحتمية النفسية الباطلة ..

يرد عليهم علم النفس الاسلامى بقوله انه ليس هناك حتمية وأن التوبة ميلاد جديد فالتوبة تغسل ما قبلها وهنا نقطة الخلاف بين علم النفس الحديث الذي ينادى بالنظرية الحتمية النفسية وبين علم النفس الاسلامى الذي يرجع الى القرآن والسنة في قوله تعالى :

#### « ومن تاب وآمن وعمل صالحا فانه يتوب الى الله متابا ٠٠ » ٠

كذلك مان علم النفس الحديث يربط الحاضر بالماضى فيربط الطفولة المبكرة بالرجولة والنضج بمعنى أنه يفسر التصرفات الحاضرة عن طريق الماضى داخل اطار الحتمية النفسية وهذا معناه أنه ليس هناك داع للتربية وللرسالات السماوية أو للهداية والاصلاح ولا للعلم والتعليم مادام الانسان يخضع لقانون حتمى فلا توبة ولا ندم تحسن من اخلاق الانسان أو تغير من مواقفه وبينما علم النفس الحديث لا يحقق للانسسان الأمن والأمل بل يعمل على زيادة الاضطراب والقلق النفسى والخوف والرعب والفزع تجد أن علم النفس

الاسلامى يحقق للانسان الأمن والأمل ويقدم علاجا ناجحا للخوف وذلك مما يبثه من الطمانينة والسكينة في القلب وتؤكد ذلك الآ الكريمة (( وما جعله الله الا بشرى ولتطمئن قلوبكم )) وقوله تعالى : (( وهو الذي أنزل السكنة في قلوب المؤمنين ليزدادوا أيمانا مع أيمانهم )) نهذه الآيات كلها يستدل منها ( علم النفس الاسلامي ) ليحيل الخوف أمنا ويبتعد عن الاكراه والضغط على حرية الانسان . . .

ويقول الدكتور الشرقاوى أن غرويد وزملاءه يتحدثون عن الجانب الشه ير في الانسان ويقولون دائما أن أصحاب مكارم الاخلاق مرضى نفسيون ويقولون أيضا أن الانسان يحكمه من الداخل قانون الغاب ولذا يقر علماء النفس القول الذى يقول ( اذا لم تأكل فأنت مأكول ) وهنا نقول أن علماء النفس أسرفوا في غهم النفس الانسانية أما علم النفس الاسلامي فانه يقرر أن الوسط العدل هو الأساس للحكم تأييدا لقوله تعالى : (( وكذاك جعلاكم أن الوسط العدل هو الأساس للحكم تأييدا لقوله تعالى . (أوكذاك جعلاكم أن الوسط العدل هو الأساس للحكم تأييدا لقوله تعالى . (أيا .

فالاساس في علم النفس الاسلامي انما هو الذي تقبله الفطرة السليمة والعقل الراجح والنفس المؤمنة لان قانون الكون او التشريع الالهي يسير على هذا الوسط فاذا أضفت الزيد من المساء للنبات يموت وكذلك اذا رفعت عنه المساء يموت ومثل ذلك الحيوان .. والكون أيضا يسير في وسط عدل مثل النجوم والكواكب في السموات كلها بقدر معين ونظام بحيث لا يصطدم بعضها ببعض ، وتسقط وهذا ما لا يمكن حدوثه لان لهذا النظام خالقا نظمه بقانون الهي اذن لا بدللانسان وقد وهبه الله عقلا وارادة وقدرة على الاختيار أن يتمشى ويواكب القانون الالهي لاته اذا اسرف اختل النظام واختلت الفكرة السليمة والتي من اجلها خلق الانسان .

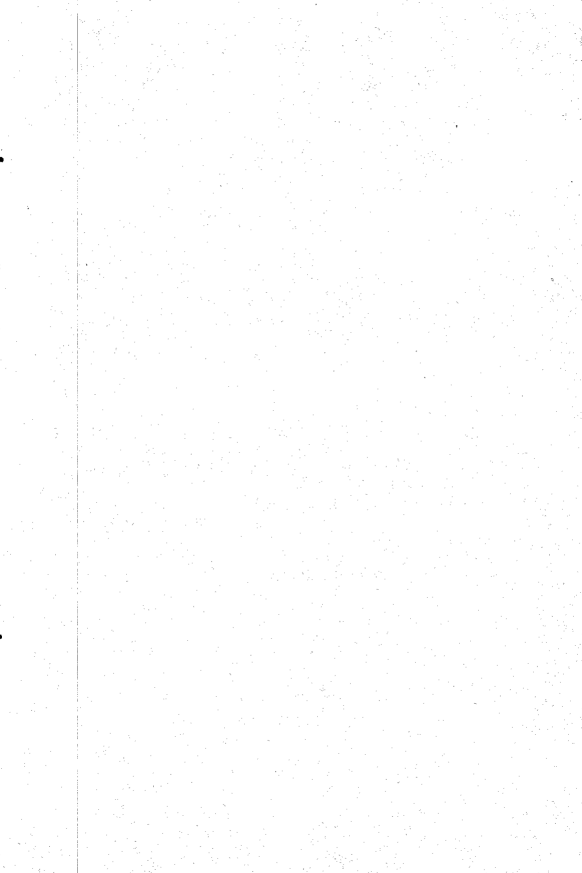
#### الدرسة الاسلامية في علم الاجتماع:

ويرى الدكتور مصطفى حسنين انه حيث يجعل دور كايم الظواهر الاجتماعية اساس الدراسة وتجعل المدرسة الانجليزية الأمريكية النظام موضوع الدراسة وقد اخطأ كثير من علمائنا في ظنهم ان واقعة العمران البشرى موضوع الدراسة وقد اخطأ كثير من علمائنا في ظنهم ان واقعة العمران البشرى للبشرى حكما عرفها ابن خلدون للاحتماعية عند دوركايم ولكن طبيعة الواقعة الاجتماعية تختلف في وظيفتها وبنائها الاجتماعية اختلافا جوهريا عن وظيفة المظاهر الاجتماعية وبنائها الاجتماعي وان واقعة العمران البشرى كما قدمها ابن خلدون نسيج وحدها في الوظيفة والتركيب الاجتماعي على السواء وان دوركايم أهدر كل تقييم اخلاقي حتى انه يقول ان الجريمة ظاهرة ضرورية وهي ليست ظاهرة مفيدة ولا ريب ان هذا ان الجريمة ظاهرة ضرورية وهي ليست ظاهرة مفيدة ولا ريب ان هذا المواسوا غان دوركايم ينتهي في النظر الي مجتمع المسلمين ، بل هذاك ما هو أسوا غان دوركايم ينتهي في نظريته في الظواهر الاجتماعية الي القول بأن أصل الأديان أصل أرضي ويرجعها الي طبيعة المجتمع الانسائي وهذا أيضا لا يستقيم اطلاقا مع موقف الأديان السماوية على وجه الخصوص النضا لا يستقيم اطلاقا مع موقف الأديان السماوية على وجه الخصوص

هناك غارق آخر كبير بين المدرسة الاسلامية والدرسة الاجتماعية الغربية يكشف عنه الدكتور مصطفى حسنين ذلك هو ان ابن خلدون يربط بين قيام الواقعة الاجتماعية ووظيفتها ربطا شديدا اذ جعل (العمران) هدفها وغايتها واذا كان الاسلام قد جمع بين صالح الفرد وصالح الجماعة في نطاق واحد وجعل كل مصلحة منها تساند الأخرى وتدعمها غان ابن خلدون على اساس الفهم الاسلامي كان يتبنى واقعات العمران على اساس ما تحققه من مصلحة للجماعة والأفراد على السواء . ويشير الدكتور مصطفى حسنين الى أن بحوث للجماعة والأفراد على السواء . ويشير الدكتور مصطفى حسنين الى أن بحوث دوركايم وان جعل موضوعها العرب في شمال اغريقيا وبلاد الشام والبدو بصورة عامة كانت تتجه الى وصف هذه الجماعة على انها بدائية متخلفة بالاضافة الى آراء دوركايم المرفوضة في الدين الوضعى .

من أجل هذا رأى الدكتور مصطفى حسنين أن يرجع ألى أساس المدرسة الاسلامية الاجتماعية التى أرسى دعائمها أبن خلدون ويتول أنه لا بد لنسا ونحن أصحاب المنهج الأصيل الأول أذا أردنا متاومة هذه الأفكار الهدامة ولكى نصلح أمرنا ونعود إلى الاصالة أن نؤكد على منهجنا في التفسير وأن نصد كل رأى مخالف بنفس الأسلوب الذى يتخذونه في محاربتنا ، أنهم يتولون أنهم أصحاب أسلوب علمى ونحن نقول أيضا أن لنا أيضا أسلوبنا العلمى المائم على هذا العلم الذى هو فقه الشريعة الأصيل أفي قرآننا وسنة رسولنا صلوات الله عليه ولا ريب أن النظر الاسلامى في شتى المجالات نسيج وحده فهو أصيل نابع من مصدر واحد غير مسبوق بمثله لم يتغير هو القرآن الكريم وسنة الرسول صلوات الله عليه وذلك ما قام الدليل الشرعى عليه بأنه طاعة الله ورسوله .

والحق أن الأمة الاسلامية التي تشدها من أطرافها قيم أساسية واحدة تنبع من عقيدة الاسلام وتنبني على قواعده تتعرض هذه الأيام لغزو حضاري يكاد يعصف بكل نواحي الحياة عندنا وفي كل مجال ، وقد امتد أثره الي الجانب الفكري والاقتصادي وعادات حياتنا اليومية ، وهو صراع حول قيمنا الأصيلة وليس من سبيل أمامنا الا أن يعمد الباحثون الاجتماعيون الى الكشف عن أسلم السبل وتخطيط الوسائل الناجعة ، وبأن يحول الصراع الى أسلوب امتصاص سيبقى على الأصل الاسلامي من القيم في مجتمعنا الاسلامي بكل ما يحمل بين طياته من خير .



### عادوا إلى الحق

بالرغم من كل النين ينخدعون ببعض الفلسفات بعض الوقت يعودون في اللحظات الأخسرة الى الحق ، ويكشفون عن الحقيقة فتكون كتاباتهم سلاحا بتارا في تصحيح الامور ووضعها في نصابها ، وفي القديم والحديث نجد هذه النماذج ، نجدها في الامام الغزالي وفي فخر الدين الرازي حين عادا الى السنة ، ونجدها في العصر الحديث في كتابات الدكتور هيكل مؤلف حياة محمد الصريحة ، وفي كتابات منصور فهمي وغيره وفي السنوات الأخسيرة وجنا كثيرا من الذين خدعتهم الماركسية والفلسفات المادية قد عادوا الى حظيرة الاسسلام ،

وقد نجد أنه من المناسب هذا أن نقدم وصية غخر الدين الرازى التى كتبها في آخر حياته :

انى أحمد الله تعالى بالمحامد التى ذكرها أعظم ملائكته فى أشرف أوقات معارجهم ونطق بها أعظم أنبيائه فى أكمل أوقات مشاهداتهم بل أقول كل ذلك من نتائج الحدوث والامكان وأحمده بالمحامد التى تستحقها الوهيته ويستوجبها لكمال الموهبة عرفتها أو لم أعرفها .

اعلموا انى كنت رجلا محبا للعلم فكنت اكتب كل شيء لأقف على كميته وكيفيته سواء اكان حقا ام باطلا او غثا او سمينا الا ان نظرته في الكتب المعتبرة في ان العالم المخصوص تحت تدبير مدبره المنزه عن مماثلته موصوف بكمال قدرته وعلمه ورحمته ، ولقد اخترت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فيها رأيت مئها غائدة تساوى الفائدة التي وجدتها في الترآن لأنه يسعى في تسليم العظمة والجلال له ويمنع من التعمق في ايراد المعارضات والمناقضات وما ذلك الاللعلم بأن العقول البشرية تتلاشي في تلك المضايق العميقة والمناهج الخطية فلهذا اقول كل ما ثبت بالدلائل الظاهرة من وجوب وجوده ووحدته وبراعته عن الشركاء كما في القدم والازلية والتدبير والفعالية فذاك هو الذي أقول بل وأسعى اليه والتي الله به وأما ما ينتهي الأمر فيه الى الدقة وكما ورد في القرآن والصحاح للمعنى الواحد ، كما قال :

لقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فلم أجدها تروى غليلا او تشفى عليلا ورأيت أن أصح الطرق هي طريقة القرآن ، وأقول من صميم القلب من داخل الروح أني مقر بكل ما هو الاكمل الأفضل الأعظم الأجل فهو الله وكل ما هو عيب ونقص عهو منزه عنه .

ويقول: يا أرحم الراحمين فلتكن رحمتك مع قصدى لا مع حاصلى فذاك جهد المقل وانت أكرم من أن تضايق الضعيف الواقع في الزلة فاغتنى وارحمنى واستر زلتى وامح حوبتى .

ويتول : دينى متابعة محمد سيد المرسلين وكتابى هو القرآن العظيم وتعويلي في طلب الدين عليهما وأنا معترف بالذلة والقصور .

اما الكتب الطبية التي صنعتها أو استكثرت من أيراد السؤالات علم المتقدمين فيها فمن نظر في شيء من هذا فأن طابت له تلك السؤالات فليذكرني في صالح دعائه في سبيل التفضل والانعام والا فليحذف السيء .

ولا ريب أن حركة التغريب والغزو الثقافي في العصر الحديث قد استفات كتابات الرازي استفلالا سيئا وقدم له عبد الرحمن بدوى صورة متحمة تصوره على أنه من دعاة الباطنية والشعوبية والالحاد ولم يورد لحظة هذه العودة الى الله في اللحظات الاخيرة فاستطاعوا بما أورده أن يضلوا الكثيرين ويفسدوا الفكر الاسلامي المعاصر باحياء هذا الركام الضال الذي انطوى ومات وكشف دعاة الاصالة عن زيفه وفساده .

# هؤلاء خدعوا الأدب العربي:

# أديب اسحق وولى الدين يكن ويعقوب صنوع

أما يعقوب صنوع فهذا رجليهودي كانت مهمته أن يفتح الطريق في عصر اسماعيل الى العامية والى الفكاهة الجارجة والى هدم مقومات هذه الأمة عن طريق الصحافة الكاريكاتورية وما يتصل بها من المراقص والأندية الليلية المكشوفة ، تلك مهمته . أما أديب اسحق فقد ادعى انه تلميذ جمال الدين وبرقت كلماته في الصحف التي أصدرها في مقاومة الاستعمار البريطاني ولكنه كان واحدا من مجموعة من خريجي ارساليات التبشير تحارب الاستعمار البريطاني وحده وترى الالتجاء الى فرنسا هو الحرية منتهى الحرية . اتصل أديب اسحق بجمال الدين وادعى أنه من دعاة الحرية فما أن أخرج جمال الدين من مصر حتى تولى النفوذ الفرنسي فكتب في باريس يهاجم مصر ثم عاد الى مصر مع اعلام الاحتلال فأعطى جائزة ومنصبا وهكذآ تجد الجماعة كلهم : يوسف الخازن ، رزق الله حسون ، سليم عنحورى ، لويس صابونجى ، كان هدفهم تدمير الدولة العثمانية وتحطيم الجامعة الاسلامية وفصل مصر عن تركيا لحساب النفوذ الاجنبي ، تلك هي مدرسة الأرساليات التبشيرية التي صنعها النفوذ الاجنبي في بيروت لاعداد تلك القاعدة الضخمة التي انطلقت منها بعد ذلك كل قوى الفكر والصحافة والأدب وفي مقدمتها أصحاب المقطم عملاء كرومر ودعاة الاحتلال ، وسركيس وشاهين مكاريوس الذين كانوا جميعا يعرفون طريقهم : محاربة الاسلام تحت اسم محاربة الدولة العثمانية والسلطان عبد الحميد والدعوة الى تحرر الوطن باسم الاقليمية وتمزيق تلك الجبهة الصامدة ، تلك هي دعوة الصهيونية والاستعمار الكامنان وراء الارسساليات التي أطلقت خريجيها فانبثوا في مصر وتونس والمغرب يقودون الصحافة لحساب النفوذ الانجليزي والفرنسي ومن ورائهم الصهيونية ، كانوا يعملون في البلاد العربية فاذا ضامت بهم ذهبوا الى ايطاليا أو فرنسا يصدرون صحفا صفراء يهاجمون فيها الخلافة والاسلام!

الحق ان هذه الجماعة في حاجة الى دراسة واسعة تكشف زيفهم ، فانهم كانوا يدعوننا الى أن نربط انفسنا بالثورة الفرنسية والولاء للفكر الفرنسي تارة أخرى .

ومن هؤلاء من عملوا في تعريب الروايات الفرنسية المكشوفة لتباع بقروش قليلة فأغرقوا الأسواق وأفسدوا الشباب والفتيات بقراءة هذه الصور الرديئة من علاقات الحب والغرام . وحين نطالع حياة رجل مثل يوسف الخازن الذي اصدر جريدة الاخبار شمانية وثلاثين عاما نجد ما يأتي :

- ١ \_ لم يكن يمالىء الوطنيين وكثيرا ما كان ينتقد مسلكهم ٠٠
- ٢ ــ كان يقاوم علاقة الوطن بالدين ويقاوم الدعاية لتركيا .

٣ ــ تبعه في ذلك لطفى السيد في الجريدة في مقالته المسهورة التي
 دعا فيها الى كف اليد عن اعانة الهلال الاحمر التركي في حرب البلقان . .

إ ــ ادت جريدة الإخبار دورها في حركة المؤتمر القبطى •

قال عنها أحد الباحثين : جريدة يوسف الخازن جريدة لا مبدأ لها ولكنها تحافظ على عداوتها للدولة العلية وصداقتها للاحتلال .

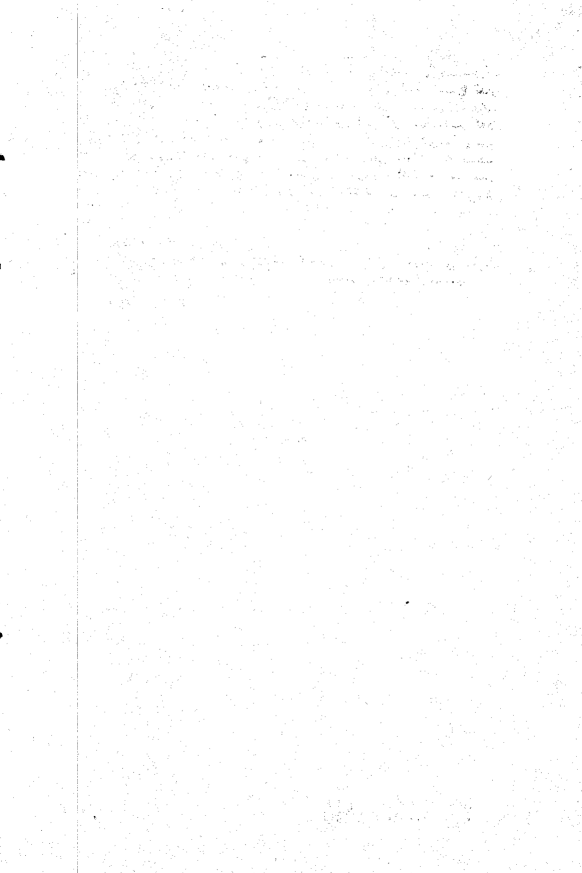
وتجد مثلا وقائع حياة رزق الله حسون كهذا:

سجن وغر من السجن وهرب الى روسيا وهناك هاجم السلطة العثمانية وساغر الى لندن واصدر جريدة عربية ١٨٧٦ واطلق عليها (ال سلم) اخترع حروغا عربية لطبع جريدته وحمل على الاتراك ودولتهم وهاجمهم هجوما شديدا يوصف بأنه اعظم كاتب هاجم العثمانيين ، عاون المستشرقين في انجلترا وغرنسا وروسيا ، اكبر معاركه معركة مع احمد غارس الشدياق ساحب جريدة الجوانب التي جعلها لسانا للدولة العثمانية ، اصدر مجلة سماها (وزقوم وغساق الى غارس الشدياق) يكتب غيها ضد العرب والاسلام بلهجة قاسية وقد وصف من التغريبيين بأنه رائد الصحافة العربية الذي كافح الطغيان ،

أما أديب اسحق الذي كانت نصوص من كتاباته الى وقت قريب تدرس في مصر نقد عين ناظرا لقلم الانشاء والترجمة واستلم براءة الى الرتبة الثالثة في المدارس العربية نمانه دعا الى النفوذ الفرنسى في مصر بديلا من النفوذ البريطاني ثم هرب الى غرنسا ولما حصل التغيير في الوزارة ١٨٨١ عاد وكان من أصحاب الدعوة الى الاعتدال ابان ثورة عرابي وعاد الى بيروت بعد أن حل الانجليز في الاسكندرية ومدح سلطان باشا الذي عاون الجيش البريطاني على احتلال مصر ، والتمس منه الانن في العودة الى مصر فأجيب الى طلبه وله قصيدة في هجاء عرابي والثورة العرابية ومن اكاذيبه توله : بعد مهاجمة بريطانيا « أما سائر الدول غانها أقل من تلك الدولة شرا وأكثر منها رفقا وبرا تعامل الخاضعين لها بالتي هي أحسن ٠٠ » ولو كشف منها رفقا وبرا تعامل الخاضعين لها بالتي هي أحسن ٠٠ » ولو كشف الستار في هذا الوقت عن عيون الشرقيين الذين كانوا لا يعرفون ما يحدث في الجزائر ، لرأوا غرنسا اشد عنفا بأهل الجزائر ، اذ كانت تعمل على غرنستهم ونقلهم من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المرتبية والاجرام ٠٠ في المناسة ونقلهم من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المناسة ونقلهم من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المناسة ونقلهم من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المناسة ونقلهم من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المناسة ونقله من العروبة والاسلام في حركة غاية في التعصب والاجرام ٠٠ في المناسة ونقله المناسة ونقله المناسة ونقله المناسة ونقله المناسة ونقله المناسة ونقلة المناسة ونقله المناسة ونقلة المناسة ونقله المناسة والعربة والاسلام في حركة غاله في المناسة ولوكة والمناسة والمناسة والمناسة والمناسة والناسة والمناسة والمناس

وقد تعرض أديب اسحق لما أسماه السلطات الدينية والعلن المتهاءه الى الماسونية . يقول الدكتور ابراهيم عبده : اغرب ما في اديب اسحة الذي كان شبعلة ثائر ، ان يستل قلمة اللاذع في محاربة المؤورة العرابية ورحالها وكان الى الامس القريب اشند الكتاب دفاعا عن الحرية ، هذا القلم الذي قسا على خصوم الحرية منذ شهور اصبح داعية من دعاة الهزيمة وعدوا وبوقا للنظام الفاسد الذي وجد بعد هزيمة العرابيين على نحو لا يكاد يسدقه المؤرخ حين يعود الى مقالات اديب اسحق في جريدته التجارة وقد السار دارسو هذه الفترة ، ان اديب اسحق عرف بالتحلل من الدين وكان ثائر الأعصاب سريع الهياج والانفعال في الكتابة عرف بالجرى مع هدوى النفس » .

وهكذا تنكشف جوانب من الأدب العربي ما تزال غامضة وما يزال الناس يقرأون لهذه الأسماء اللامعة دون أن يعرفوا خلفياتها وحوياتها .



### وشهد شاهد من أهلها

رجال كثيرون في الغرب وقفوا في صف الشرق واعلنوا انحراف تيار الحضارة الغربية الاستعماري ، عرفنا منهم منذ مطالع القين الغريدبلنت ، ثم برنارد شو ، واليوم يجيء دور المؤرخ ارنولد توينبي : الذي يقول :

ان لدى سببا هائلا لكراهية الفرب ، فمنذ شببت عن الطوق ( وانا الآن في الخامسة والسبعين من عمرى ) اشتبك الغرب في حربين عالمين ، واخرج للننيا مذاهب الفاشية والشيوعية والاشتراكية والقومية كما أخرج موسوليني وهنار ومكارثي وهذه الكبائر الفربية تجعلني آنا الغربي اشعر بالقاتي وعدم الأمان .

لقد أقترف رغاتي الغربيون من أهل ألمانيا جرائم كثيرة فكيف أضمن أن مواطني الانجليز لا يمكن أن يقترفوا مثل هذه الجرائم . . بل أننا أقترفنا بالفعل جريمة قتل بضعة آلاف من المدنيين العزل في بور سعيد ١٩٥٦ غما الذي يمكن أن أتعفف عن أقترافه بعد هذه الجريمة النكراء . . والى جانب هذه الجرائم والآثام الغربية المعاصرة ثم عيوب الحياة الغربية المعاصرة آراء منفرة . فأن كنت أكره العبودية السالفة الفرد أزاء الجماعة في اليابان . فأتى أكره أيضا بصورة أشد ذلك المدى المنطرف الذي ذهبت اليه الفردية في الغرب المعاصر ، ولاسيما ما يبدو هناك من قسوة وجمود تجاه العجائز في الغرب المعاصر ، ولاسيما ما يبدو هناك من قسوة وبمود تجاه المجائز في المنسن مكان يحتلونه بصورة طبيعية في بيوت أولادهم البالغين . . وكلما نظرت الى هدده القسوة الغربية بعين غير غربية وجدتها شسيئا

واذ انظر ورائى الى تاريخ الغرب الماضى لا يسعنى الا الاعجاب بها كان فى القرن التاسع عشر فى الغرب من تأجيل، وفق لسن اليقظة الجنسية ولسن الخبرة الجنسية والشغف الجنسى الى ما بعد سن البلوغ الجسدى بوقت طويل .

ان الغرب المعاصر أصيب بنفاذ الصبر وجنون التعجل بحيث يعبد السرعة للسرعة وكان هذا من شائه أن يسبب تخريبا شديدا في تربية المفالنا لاتنا نتعجل نموهم بالقوة فيؤدى ذلك الى تنبيههم لمسائل الجنس قبل الأوان > بل عبل البلوغ البدني الفعلى > وبذلك يخرجهم من حقهم الانساني

في التمتع بالطفولة البريئة . أن سياستنا منناقضة في تنشئة الجيل الجديد اشد التناقض ففي حين ينخفض سن التنبه للجنس وسن الخبرة الجنسية تعمد الى اطالة مدة الدراسة في معاهد التعليم فكيف نتوقع منهم أن نصرف اذهانهم الى التعليم طول هذه السنوات بعد هذا التنبه الجنسي المبكر في معاهد التعليم المختلط . اننا نجرث في البحر ما لم نعد الى سياسة أجدادنا من حيث اطالة مدة البراءة الجنسية ، أن هذا السلوك الجنسي السابق لأوانه من اكبر النقائص الاخلاقية في حضارة الغرب . .

أما أهم نقائصه الفكرية فهى اصراره على تقسيم العالم الى شظايا تزداد صغرا بمرور الأيام •

انا أكره الوطنية وأكره التخصص وكلاهما من سمات الالحراف العربي الما اغربه من عالم يولد ميه الانسان الغربي يوما على الانتحار الجماعي بالاشتباك في حرب عالمية ثالثة تستخدم فيها الاسلحة النووية . وأنا أكره العلم الغربي لأنه أكتشف هذه المخترعات المهلكة » .

هذا الذي يقوله مؤرخ غربي كبير مثل ارنولد توينبي يمكن أن يه دى الى المغربين من شبابنا ومثقفينا الذين يخدعهم بريق الحضارة الغربية غيرونها قهة القهم في العطاء بينها هي تعارض الفطرة البشرية في عشرات من المواضيع وقد فصل توينبي موضعين خطيرين : هما استغلال التفوق العلمي في صنع آلات التدمير ، وذهاب الرحمة من القلوب ليس ازاء البلاد المخلفة واهلها وحدها ، بل بالنسبة للعجائز وكبار السن في المجتمعات العربية ، كذلك مهو يتنكر للاتجاه تحو دفع الشباب في سن باكره الى الكشف الجنسي .

ولو شاء ارتولد توينبي لقال ان هذا المجتمع الغربي الذي خضع الاتحرافات الحضارة الأوروبية انها وقع اساسا في برائن الروح التلمودي والقكر النهودي الوشي الملاي الذي يعمل منذ وقت بعيد على احتواء العرب تحرف ووجدانه في اطار الدعوة الى امبراطورية الربا وفي خلق مجتمع الاستهلاك والترف وما يتصل في هذا بمعتقدات طرحت في الفكر لتكون مبررا لذلك كله على النحو الذي طرحه ماركس وغرويد ودور كايم وسارتر وهي المحاولات التي عمدت الى استخدام الفكر التلمودي لتدمير الأجيال الجديدة في المجتمعات البشرية تحت اسم التحرر والانطلاق . وما يستهدف ذلك كله الا القضاء البشرية تحت اسم التحرر والانطلاق . وما يستهدف ذلك كله الا القضاء على روح الدين والروحية والمعتويات والقيم الربائية الأصيلة التي حاءت التحاية الفرد ولحماية المجتمع من الالحرافات والهزائم والإخطار والتي تعنات السابية الفرد ولحماية المحتمع من الالحرافات والهزائم والإخطار والتي تعنات السابعان في تلك الضوابط والحدود التي قدمها الدين الحق للانستانية .

ان ما يتوله ارنولد توينبي قريب مما قاله كثير من مفكري الغرب في منحب الاستعمار والنقوذ الأجنبي ، على النحو الذي عرفناه في كتابات برفارد شوا عن خادث دنشواي في مصر وكتابات بلغت الذي آزر القائد عزابي ودامع عنه ونبه المصريين والعرب والمسلمين التي مؤامرات الاستعمار والنفوذ الاجنبي ، واسكن ازنولد توينبي يقف في هف المنكرين لانحراف

الحضارة الغربية على الطريق الصحيح : طريق الأصالة وذلك بدعوتها الى التحلل الاجتماعي والى الاقليميات والقوميات الضيقة وهو خير كلام يرد به على أتباع الغزو الثقافي الذين ما زالوا يخدعون الناس بتبرير فساد الحضارة الغربية الغاربة .

#### من خطط الهدم:

صور أحد الباحثين خطة الاستشراق في هدم شخصية المسلم نقال : انما تقوم المحاولة على (المناورة) و (التلمودية) ذلك أن دعوة المسلم الى الكفر تلقى نفورا في المجتمع الاسلامي ويكاد يكون من المحال أحراز تقدم فيه باعتناق هذه الدعوة ولذلك ينبغي أن تكون الخطة (أولا) تجريد شخصية المسلم من الالتزام بالتكاليف وتحطيم قيمة الدين في نفسه بدعوى العلمية والتقدم دون مساس بقضية الألوهية مؤقتا لانها ذات حساسية خاصة وبمرور الزمن ومع الف المسلم لهذا التجريد يسهل في نهاية الأمر تحطيم فكرة الالوهية أساسا في عقله ووجدانه وأذا بقيت افتراضا فلا ضرر منها ولا خطر لأنها حينئذ لن تكون سوى بقايا دين كان موجودا ذات يوم بعيد .

وصور مؤتمر الثقافة العربى الذي عقد في الأردن وجو الاستلاب الثقافي في الارض المحلة ( فلسطين ) على هذا النحو :

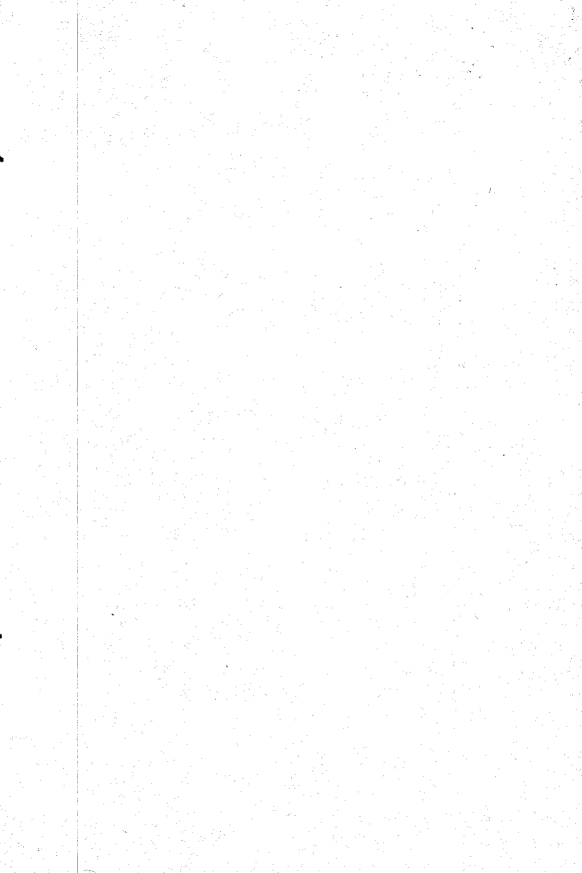
أولا - فرض مظاهر الاغتراب اللفوى والفكرى والثقافي .

ثانيا - محاولة طمس معالم الشخصية الثقافية العربية .

ثالثا ــ محاولة اغراق المجتمع العربى بمواد مناهضة للتيم الثقانية الصحيحة .

رابعا \_ العمل على تزييف التاريخ العربي والاسلامي .

خامسا - العمل على تغيير البناء الاجتماعي .



## الشباب والعلم في المجتمع المعاصر

في المؤتمر الذي عقد في هولندا عن الشباب والعلم في المجتمع المعاصر تحدث علماء الدول الغربية واليابان فلكدوا على عجز العلم عن اتقال المالم مما يحيطه من اخطار كالانفجار النووي والاشتعاع الذري وتلوث البيئة والفقر والتخلف الاقتصادي ، بل أنهم نهبوا الى أكثر من ذلك ماعتبروا ( العلم ) سببا لهذه الماسى في العالم .

ومن ثم فقد طالبوا بالسنة العلم الى ان يكون العلم في خدمة الانسان والأهداف الانسانية وان يخرج العلماء من ابراجهم العادية ويتجردوا من عبادة الذات ليتحملوا مسئولياتهم الاجتماعية ويشعروا من الأعماق بهذه المسئولية ، كما طالبوا بخروج العلم من دائرة احتكار عدد محدود من الدول ليعم نفعه جميع دول العالم ، واثار العلماء الهولنديون في انتقاداتهم مسألة استغلال الدماغ الالكتروني ( الكامبيوتر ) للسيطرة على الحياة الخامة للأفراد ، كما ابدت مجموعة علماء الدول النامية رغبتها في ان تأخسذ ( التكنولوجيا الغربية ) على ان لا يتعارض هذا الطريق مع مثلهم واخلاتهم وثقافتهم واكدت التوصيات التي توصل اليها العلماء بانحياز العلم الى حد أن التكنولوجيا الحديثة اصبحت وسيلة في يد الدول الصناعية الكبرى تستطيع ان تبطش وتحبر وتحكم قبضتها على الشعميب الضعينة .

وقال باحثون منصفون أنه قد آن الأوان للكشف عن زيف دعوى عبادة العلم واتخاذه طريقا وحيدا للتفكير والمعرفة . واشاروا الى أنه من المكن الوصول الى الحقائق عن طرق أخرى وقالوا أن غلظة الحواس وشدتها تحول دون تفجر قابليات الانسان الأخرى ، وطالبوا بما اسموه التكنولوجيا اللينة بدلا من التكنولوجيا المتصلبة الخشنة المهجودة في عالم اليوم .

ومن خصائص هذه التكنولوجيا اللينة الانسجام مع الطبيعة وارضاء الميول الذاتية للأفراد ، وأن يخضع التكنيك لارادة الأفراد للآلة تعبث بهم كيف تشاء ، وأن تصبح الآلة لخدمة الانسان لا لخدمة الانتاج الذي الضحى هدما تصادر على حسابه كل القيم والمثل الانسانية .

كذلك تطرقت البحوث الى عوامل الحروب وتجارة الأسلحة وشهوة السيطرة المستفادة من المصادر السيطرة المستفادة من المصادر الطبيعية . وقال عالم اجتماع المريقي : لماذا تكتفون الحديث عن الانفجار السكاني في البلدان النامية ولا تتحدثون عن الانفجار الاستهلاكي في الدول

المتطورة ولا ريب أن الانتجار الاستهلاكي هو أهم العوامل الذي تحقق التعادل في عالمنا المعاسر ، لذلك يجب الحد من الاستهلاك العشوائي في الدول الغربية بدلا من الدعوة الى تحديد النسل في الدول النامية .

وشجب الباحثون ما هو سائد من أن البحوث العلمية تتجه حاليا الى خدمة مصالح تجار الأسلحة ووسائل الدمار وليس الى سبيل انقاذ البشرية مما تعليه من جهل وفقر وانها تعمل على أثراء فئة معينة على حساب فناء

هذا نبوذج من يعظة الغرب الرعبة في هذا العصر تجاه النطور الخطير الذي وصلت النه معدرات الحضيارة في ايدى القوى الخطيرة : توى الصهيونية المهابة بها والداممة لها الى طريق الدمار . وهي علامة على الطريق الذي ستتخذه البشرية في معتبل ايامها .

## مأساة المجتمع الغربي

اشارت الصحف الأمريكية إلى أن المخرج الشهير وليم كلاين يعد فيلما سينمائياً عما اسماه ( الرجل الاسطورة ) وهو غير الفيلم الذي ظهر عنه قبل سنوات و ونلك بعد الانتصارات الواسعة التي حققها في السنوات الأخرة وبعد مرور أكثر من عشر سنوات على ظهوره على مسرح اللاكمة الدولية وفوزه ببطولة العالم في الملاكمة في الوزن الثقيل عام ١٩٧٥ وحيث يبلغ الآن من العمر ( ٣٣ سنة ) و يقول وليم كلاين انه الرجل الذي وصفه مالكوم اكيس بانه اعظم رجل في تاريخ الزنوج المعاصر ١٠٠

● ويقول: ان هذا الفيلم بالأضافة الى تصويره حياة رجل استثنائى ٤ انما يكشف عن امريكا التى يقول نورمان مايلر عنها: أنه من غير المعقول الا تفهم محمد على كلاى ومشاعره ٠٠٠

ويشير كلاين الى العنصرية المادية البيضاء والفصل بين الأجناس ، ويربط بينها وبين مباريات محمد على كلاى ويقول : كنت أرى صورة ناطقة في هذه المباريات لمأساة الحياة الأمريكية : انه بالنسبة للبيض كان يجب أن يغوز ليستون ، أما بالنسبة لمالكوم اكيس غان مسيرة التاريخ تحتم فوز محمد على كلاى ، انه بهذا الانتصار ساعد تاريخ الزنوج في أمريكا وخدمهم بقوة ،

انه مزق القوقعة التي كان ابطال الملاكمة يختفون حولها وخرج الى العلانية كبطل زنجي لا مثيل له . انه منذ اقدم الرياضيون الزنوج في الألعاب الأولمبية في مكسيكو عام ١٩٦٨ على رفع أذرعهم اليمنى وهي مطبقة الأصابع علامة القوة السحوداء ، وخلال وجودهم على منصات الفائزين في أول مباراة ينظمها السود الأمريكيون والأفارقة في زائير عام ١٩٧٤ : كل شيء بدأ مع محمد على كلاى .

● ويقول كلاين: أن أمريكا أرادت دائما رأس محمد على كلاى ، فمنذ علم ١٩٦٥ كانت محافل البيض تتربص به وخاصة عام ١٩٦٧ عندما رغض أداء الخدمة العسكرية أثناء حرب الفيتنام كان هذا الرغض الحكم الذى دغدغ آمال أعدائه الذين سارعوا الى تجريده من لقبه والى سحب أجازته منه والى الحكم عليه بالسجن وغرامة مالية ١٠ آلاف دولار ، وعلى الرغم من الضغوط الا أنه أصر على موقفه مؤكدا أن المسألة مسألة مبدأ ، وظل ثلاث سنوات شبه عاطل عن العمل حتى كاد العالم ينساه كما كاد

يغرق في بحيرة الصبحت الأمريكي الراكد ، وعلى الرغم من ذلك فائه صبد وظل يتاوم وكان من أكثر الناس الذين دفعوا ثمن معارضتهم لحرب فيتنام ، وقد أصر على الدفاع عن الذين لا يمكنهم أن يعرفوا مثل هذا النوع من المواتف .

ويقف كلاين عند هدا ولكنا نقول له أن وراء هذا الصمود وهذه العزيمة ، وهذه القدرة على استعادة النصر شيء هام وخطير:

ان الاسلام هو سر صموده وسر انتصاره ، ان محمد على ، كان يدخل الحلبة كما قالت بعض الصحف الغربية ، طارحا نفسه كمدافع عن الاسلام . يقول ان القبضة التى يضرب بها خصمه ليست قبضته بل هى قبضة الاسلام الذى سيفرغ للتبشير به بعد مباراة كينشاسا ، ان محمد على يدور حول نفسه بعد أن يقرأ الفاتحة ، وقبل أن يستخدم قبضته يحاول أن يحاصر خصمه بطوق من الحرب النفسية ويقول : لست أنا من صرع نورمان أن الذى صرعه هو الله ، ويقول : فزت بفضل الله وقوته ، أنه كان معى على الحلقة ( وما رميت أذ رميت ولكن الله رمى ) .

لقد كان يريد بقبضته أن تكون قبضة الاسلام ، ويكون الفداء لكل المعارك الضائعة من الأندلس الى مشارف بوردو ومعركة بواتيه الى الاسكندرون الى الارض المحتلة منذ عام ١٩٤٨ الى فلسطين .

\* \* \*

## وسقطت التجربة الغربية المادية

### المجتمع العالى يحاول العودة الى الدين مجددا

سقطت التجربة التي تقدمها الغرب للعالم الاسلامي وأخسد الغرب ينقدها بعنف ويتراجع عنها ويطالب بأسلوب جديد في بناء المجتمع قائم على الدين والخلق ، فهسل نعتبر ونكف عن التبعية ونعرف أن ما عندنا هو الضياء وأن علينا أن نقدم للبشرية هذا الضوء لنخرجها من الظلمات ،

ذلك هو السؤال الذي يتردد كثيرا في السنوات الأخيرة تحت تأثير عنف التمزقات التي تجتاح المجتمع العالمي وفقدان روح الدين والخلق ، وغلبة مفاهيم المدارس الاجتماعية والنفسية والماركسية والوجودية التي تحسل مفاهيم التلمودية الصهيونية اليهودية لتدمير العالم ، غير أن هناك صوتا مازال يدوى ولا يتوقف يظهر في كل حين من خلال بعض العلماء والمفكرين المسيحيين المؤمنين بضرورة التماس الدين الالهي .

وامامنا الآن كتاب جديد يدعو الآباء والأمهات الى رفض تعليم اولادهم « الجنس » في المدارس والى العسودة الى الفضيلة والتقاليد والى احترام الفتيات لأنفسهن والبعد عن الموجة الاباحية التى سادت لسنوات طويلة في دول الغرب .

الف هذا الكتاب سيدتان هما (مرجريت وايت وجانيت كير) يقولان : ان الرجل مهما كان بفكره ، فانه يفضل أن يتزوج من فتاة لم تجعل نفسها في متناول الآخرين ، وأن القول بأن الموضة هي تعلم الجنس وأباحة الحديث عنه وأطلاق أسم الواقعية على أسم ذلك الأسلوب : هو مجرد هراء ولهو فارغ .

وتتول المؤلفتان: طلبنا من كل فتاة رفض دعوة أى رجل يشتم منه رائحة ممارسة حياة الفوضى وطلبنا من الآباء أن يعلموا الولادهم منذ الصغر الحياء في مناتشة الأمور الجنسية والابتعاد عن هذه الموجة المدرة التى تطالب باسم الموضة بنشر التعليم الجنسي في المدارس .

ويعالج الكتاب مرحلة خطرة في حياة الفتيات وهي مرحلة المراهقة فعندما تبلغ الفتاة من العمر ١٦ عاما يكون من الصعب عليها اتخاذ قرار حازم تجاه هذه الأمور ، وغالبا ما تجد الفتاة نفسها مضالة وتتحرك وفقا لعواطفها وليس وفقا لعقلها .

ويقول الكتاب: إن الآباء والأمهات يجب أن يتقربوا بشكل يجعل من السهل توافر الثقة والاقتاع العقلي ، ويجب أن يراعوا غيهم بدلا من الخوف من الجنس : حب النقاء والطهارة تمهيدا لحياة زوجية نظيفة . وعليهم أن يتنعوهم بأن التحرر من القيم والأخلاق لا يمكن أن يجعل أيا من الجنسين يْتُق فِي الْآخِرُ وعندما تقع الفتاة في تجرُّبة حب مع شاب وتخفي عن والدتها ذلك تكون قد وقعت في مشكلة لا تعرف لها حلا وتجد نفسها تنخرط في حياة تفقد معها احترامها لنفسها واحترام الآخرين لها ، والواقع أن هذا الكلام جدير بأن يقال لأبنائنا في المشرق الذين يظنون أن العالم الغّربي يراه سبيلاً الى الخير بينما يقاسى الفرب منه ويجد له نتائج وخيمة قاسية فعلينا ان نعرف أن اسلوبنا الاسلامي هو خير الأساليب وأن التقليد في الأمور الاجتماعية خطير وبعيد الأثر في تدمير الأسرة والفتاة على السواء . وتقول الدكتورة جوترود أنها اكتشفت أن الكثير من الفتيات كن ضحايا مادة الجنس المفلوطة التى تتضمنها الكتب الرخيصة والقصص والأفلام وانهن أصبحن لا يحترمن القيم والتقاليد ، وأن أجراء تغير في النظم التي سمحت بأهدار القيم والتقاليد التي عاشت عليها الأسر العريقة منذ عشرات السنين بحتاج الى حهد مضاعف لانقاذ العشرات من الفتيات من آلاف الكتب والمحاضرات والصور والأفلام التي تدفعهن دفعا وراء عالم يلقى بهن الى أسفل الحدود . وقد دعت العكتورة جرترود الى صحوة الآباء والأمهات للعودة الى مجتمع القيم و التقاليد .

وتقول : يجب الا نظلم الرجل ونقول انه المسئول عن هذا التدهور غالرجل مهما كان تفكيره ومهما كان متحررا يفضل في قرارة نفسه أن يتزوج من فتاة ذات قيم وتحترم نفسها ولا تلقى بنفسها في وحل الخطيئة .

ولا يحترم الرجل فتاة تعرف الرجال ، أن البشرية منذ القدم تقوم على أساس أن الرجل يجد ذاته في أمرأة واحدة أما التعدد فهو ليس من طبع ما توارثته البشرية من قيم وتقاليد .

وبعد . . فهذه واحدة من محاولات المجتمع العالمي في العودة الى الدين بعد أن سقطت تجربة العلوم الاجتماعية والنفسية التي قدمها ماركس وفرويد ودوركايم ، فهل يستطيع المجتمع العالمي أن يخرج من أزمته .

ان هناك قدرا كبيرا من المسئولية في هذا على عالم الاسلام الذي يجب أن يتحرر سريعا من قيود التبعية ثم يصل الى مرحلة الترشيد ليستطيع أن يقدم جوهر الاسلام الى البشرية على أنه العلاج الوحيد والطريق المستقيم .

## تناقص النسل:

وتجىء الأخبار بتحول خطير في المجتمع العالمي : مقد تفشت طاهرة نقص النسل في الغرب في نفس الوقت الذي تتزايد هذه النسبة في عالم الاسلام .

#### تقول الأخبار الواردة من عالم الغرب :

ان تعداد المانيا الغربية بدا في التناقص بمعدل ٦٠٠ الف كل عام ، بدا النقص هذا العام والمشكلة بدات تؤرق المسئولين الذين يقومون من جانبهم بكل مايؤدى الى زيادة النسل ولكن دون جدوى وهو في سبيل الاغراء بزيادة النسل يدفعون عن الطفل الاول ٥٠ مارك شهريا كمرتب وعن الثاتى سبعين مارك والثالث ١٢٠ ماركا ،

وهذه الامتيازات كما يقول الخبر لا تستفيد منها الأسرة الألمانية بينما يستفيد منها الاتراك العاملون في المانيا فالمواطن الألماني يعتذر دائما عن الانجاب لا بسبب قلة الدخل ولكن الأنهم يفضلون عدم وجود كثرة من الأطفال حتى لا تعوقهم عن الاستمتاع بالحياة والسفر باستمرار في الأجازات السنوية والأسبوعية .

ولا ريب أن المجتمع الغربى أصبح اليوم يرفض النسل ويضع أوطانه ومصانعه أمام ظاهرة خطيرة طى ظاهرة التناقص المطرد ، وهذه الظاهرة ليست واضحة أمام الشعب الألماني وحده ولكن أمام مختلف الشعوب الغربية . ولها أسباب كثيرة ولعل أقوى مصادرها ذلك الاتجاه الخطير الذي فرضته الحضارة من الوصول بالرفاهية الى درجة عالية من الترف والتخلف من أعباء الولادة وتربية الأطفال .

#### يقول العلامة وحيد الدين خان:

ان العقلية التى دفعت اوربا الى استخدام علومنا كانت تطالب بتعلم فنون المسلمين الاحاق الهزيمة بهم عن طريق استخدام تلك الفنون . لقد تعلمت الشعوب الأوربية علوم المسلمين ولكنها لم تلمس حضارة المسلمين وثقافتهم . لقد نظرت اوروبا الى علومنا كمصدر للطاقة العصرية ولذلك استخدمتها الاحاق الهزيمة بأعدائها ولم يسموا كفاحهم هذا باسم تقليد الشرق او محاكاة حضارة المسلمين بل سموها الحرب الصليبية الروحية ، وكان ذلك يعنى انهم حاولوا كسب الحرب التى خسروها ولكن باسلوب جديد ولذلك استطاعوا في نهاية الأمر وحتى تم لهم ما ارادوا . لم يقولوا أنهم اقتبسوا تلك العلوم من المسلمين بل سموها بالنهضة وربطوها بتراثهم وحضارتهم اليونانية القديمة . لقد اقتبست اوربا هذه العلوم من المسلمين ولكنها حذفت حلقة الوسط وربطت نهضتها بحلقة البداية ، أما نحن فاننا ولكنها حذفت حلقة الوسط وربطت نهضتها بحلقة البداية ، أما نحن فاننا منا مع اضافات جديدة هامة ولكن المسلمين اقبلوا على هذه العلوم بعقلية المقادين المهورين ، وكان عملهم هذا تقليدا للغرب .

#### آخر العمود:

عن ثوبان رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ان الله زوى لى الأرض فرالت مشارقها ومغاربها وان امتى سيبلغ ملكها ما زوى لى منها وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض وانى سالت ربى لأمتى ان لا يهلكها بسنة عامة وان لا يسلط عليهم عدوا من سوى انفسهم فيستبيح بيضتهم وان ربى قال يا محمد انى اذ قضيت قضاء غانه لا يرد وائى أعطيتك لأمتك الا أهلكهم بسنة عامة وان لا اسلط عليهم عدوا من سوى انفسهم يستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من أقطارهم أو قال من بين اقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضا ويسبى بعضهم بعضا (حديث رقم ٢٠٠٥ صحيح مسلم) .

# فليأخذ المسلمون حذرهم هذه تجربة المجتمعات العصرية

يصور مارتى باولى في كتابه (( المستقبل السرى )) او المستقبل الغامض مدى ما وصلت اليه الحضارة الغربية المعاصرة يقول :

بدأ الانهيار فعلا في المجتمع الصناعي بانهيار بنيان الأسرة وسلطة الأب بعد ضعف وانقطاع الصلة بين الأصول والفروع والجدود والاعمام والعمات والاخوال والخالات .

بل أن الأطفال انفسهم ينزعون اليوم الى مفادرة البيت فور انتهائهم من الدراسة لا عند الزواج كما كان يحدث من قبل .

بل أن الزوجة نفسها التي تعتبر آخر حجر في بنيان سلطة رب الأسرة بدأ وضعها يتغير .

أولا : بالتمرد على الالتزامات التي توثقها بالأسرة . وثانيا باندراج عدد كبير من الزوجات في العمل خارج المنزل مما يخضعهن لسلطة اخرى هي سلطة المؤسسات وقوانينها ثم تزايد معدل الطلاق بحيث أصبح في طريقه يصل الى ٥٠ في المائة من عدد الزيجات .

وقد تغيرت صورة منزل الأسرة التقليدية هى الأخرى واصبحت مجرد خيال بعد أن أصبحت الأسرة فى الغرب تغير سكنها مرة كل سبع سنوات أصبح كثير من الناس يغيرون مساكنهم مرة كل عام وأصبح الناس ينتقلون من أقصى البلاد بحثا عن فرص أفضل للعمل . حتى العلاقة بين الآباء والأبناء أصبحت تعصف بها الشكوك بعد سيل الدراسات والنظريات التى تبين العلاقة الوعيقة بين الشذوذ العقلى والعلاقة الأسرية .

وفي هذا الشأن تبين الاحصاءات ان جرائم القتل تزيد زيادة كبيرة خلال احتفالات رأس السنة التي تتم فيها الاجتماعات الأسرية في الغرب .

ولم تعد القوة الاقتصادية للأسرة متوقفة على قدرة رب الأسرة على الكسب وحدها وصار لانماط الاستهلاك داخل الاسرة الواحدة اثرها الكبر على أحداث التمزق والعزل بين أفراد الأسرة . وفي نفس الوقت تعرض المجتمع لتحولات سكانية سريعة كما حدث بالنسبة للأسرة ويساهم التلفزيون كعامل أساسي في القضاء على الحياة العامة وسياسيات الجماعة نقد خلط تصورات المالم الحقيقي بتصوراته الخاصة ومن نقائج ذلك ظهور حقائق جديدة . .

وفى عصرنا الحالى اختلط وضدوح المتناقضات بجنون التراخى الذى لم يسبق له مثيل انه عصر يتميز بكثير من النقاش حول الامن والنجاح والابوة والقيم الاجتماعية لكنه ايضا يتميز بضحالة فى التأثير الحقيقى لهذا النقاش واصبح من الواضح أن كل هذا النقاش ما هو الا تناع الخطاء اللامبالاة الخاصة ، أنه انسحاب جماعى من الحياة العامة وتخل عن المسئولية بل أنه انسحاب لا يقف وراءم مجرد المبالاه (لقد دمرت الوفرة الأمكار العظيمة وقضت على الاسرة واطاحت بنظام الزواج وسفهت القيم ) . .

هذا هو المجتمع الغربى في العقد الثامن من القرن العشرين بعد تحربة استمرت من القرن الخامس عشر وانتهت هذه النهاية الخطيرة وغرضت ثارها وسعومها على العالم كله . ولم يستطع عالم الاسلام ان يتوقى نتائجها الخطيرة فقد استطاعت الحضارة الغربية بسمومها وفسادها وشرورها ان تترك آثارها وانطباعاتها في المحتمع الاسلامي ، ولكن التجربة كانت غامضة الول الأمر وكان من ورائها دعاة مضللون يدعون الى الأخذ من حضارة الغرب بكل شيء حلوها ومرها خيرها وشرها وما يحمد منها وما يعاب وقد تبين ضلال ذلك وفساده وجاءت النتائج الخطيرة من نكبة ونكسة وهزيمة خلال أكثر من سبعين عاما في حياة المسلمين لتكشف فساد هذا الطريق الذي دعاهم اليه الغربيون واليهود والشيوعيون وقد تتبهوا أخيرا وقبل فوات الإوان الى الطريق الصحيح وها هو واحد من عشرات من كتاب الغرب الذين كشفوا مدى الخطر وجدى الهزيمة — يصور لها النتائج فهل نعتبر ونحاول ان نتجنب الوقوع في نفس الأخطار ٠٠

هذا ننير وفي الدينًا مقاديرنا لنحول بين انفسنا وبين الهزيمة والتردي .

## اليوجا: هذه الاكذوبة الكبرى

ما زالت محاولات خداع العرب والمسلمين تهب برياح الدعوات الباطانة من شرق وغرب تدعوهم الى أوهام وأضائيل وأكانيب هم أغنى النساس عنها بما ورثوه من تراث ضخم حافل بالعطاء الثر في مختلف جوانب الحياة ، ومن هذه الرياح الصفراء التى تهب ، تلك البدعة الضالة التى يطاقون عليها ساليوجا سويصدقها بعض الناس الذين جهلوا ما لدى تراثهم من معطيات تفوق ذلك وتصدق وترتبط بالايمان بالله ، الذى هو مصدر السكينة والثبات والقدرة على مغالبة الأزمات ومواجهة الاحداث .

يقول دعاة اليوجا: ركز طاقتك العقلية في النظر الى شمعة مشتعلة ولا تفكر في أي شيء .

وماذا بعد انقضاء الساعات ، لا شيء . اما الاسلام نهو يدعونا ان نركر قلوبنا في الصلاة ننفرغ لها ولا يشغلنا أمر من أمور الدنيا عنها نندن بين يدى الله تبارك وتعالى ناذا نعلنا ذلك وتدربنا عليه اوتينا منحة القدرة على تركيز القلوب والعقول نيما بين أيدينا من العمل ، تأملا ونظرا ومن هنا تكون أعمالنا خصبة معطية بما يعجز عنه العجلون المتسرعون الخطافون .

أن المسلم يركز نفسه بين يدى ربه ذى الجلال والاكرام ، أما السرحان في الأفق بالبصر ، فأى راحة فيه وأى سعادة .

ان الانسان الضائع المشتت في حياته اليومية المحتاج الى تركيز لن يجد في النظر الى الشمعة أو الأفق شيئا ، أما تركيز المسلم فهو ايمان بربه واعتقاد صادق بأن الأمور كلها بيده ، ومنه تبارك وتعالى منطلقها ومردها وهو المستعان عليها .

يقول الدكتور والاس: ان الانسان العصرى ولا سيما انسان آسيا لا يستخدم سوى خمسة في المائة من طاقة الذكاء التي عنده أما نسبة الساف معطلة بدون استغلال ، لان ضغوط الحياة تكون مختزئة في الأعصاب وتمنع المرء من الابداع والابتكار على النحو الذي يتمنى .

ويقول: ما هي ضغوط الحياة الا الصدمات والانفعالات.

اما بعد صلاة الدكتور والاس التي يسميها صلاة التأملات مان الانسان يكون اكثر قدرة على الاستيعاب .

والحق ان الاسلام قد علم أهله صلاة الاستخارة وصلاة الخوف وصلاة الحاجة وصلاة الشكر وهي كلها تدور في غلك الايمان بالله صاحب الأمر وواهب الرحمة والهدى ومجنب الانسان الشر والخطر والمؤمن بربه لا يزعجه شيء ، أن أعطاه ربه شكر وان منعه تضرع وصبر ، فهو لا ينفعل لامر ما من أمور الحياة كلها .

أما صلاة التأملات فماذا تعطى الا وساوس الشيطان وأوهام النفس التي لا تعرف طريقها الصحيح .

ويتول دعاة اليوجا: جرب صلاة مستر والاس: انس الدنيا من حولك . تجاوز متاعبك ، اعط أجازة لذهنك ، استفرق في الصمت والتأملات ساعة كل يوم .

ونحن نقول : أنه لا صلاة الا الصلاة لله وحده ، ماذا يفعل الصمت والتأمل أذا لم يكن مرتبطا بدعوة الله رهبا أو رغبا أن يدفع الشر أو يعطى الرحمة .

الحقيقة التى يجب ان يعرفها بنو قومنا أنه لا يعطى سكينة النفس وهدوء البال غير الصلاة التى فرضها الحق تبارك وتعالى والتى لا تستغرق الا دهائق قليلة أما رفع الاقدام الى أعلى وخفض الرأس الى أسفل ساعات متصلة فانه ليس الا محاولات وهمية خادعة ، لا تستطيع أن ترد عن الانسان وساوس الشيطان ولا تهديه سواء السبيل .

اذا ظن الغربيون انهم في النماس الطقوس الهندية أو الصينية أو أوهام البوذية وخيالاتها يستطيعون أن يردوا الى أنفسهم السكينة وينزعوا منها القلق غانهم واهمون ، انهم كما يقول قائلهم ، يتجهون الى الشرق ليقفوا أمام رقصة هندية حالمة أو رفع الأقدام الى أعلى كما يفعل سحرة اليوجا ، وما أظن أن هذا ينفعهم في شيء أو يرد اليهم طمأنينة النفس .

ان منهوم طاهرة اليوجا وغيرها ان الحائرين اخذوا يبحثون عن الله ، ولكنهم ما زالوا يخطئون الطريق الصحيح فيهجرون مادية الغرب الى وثنية الشرق ، فهم يخرجون من سوء الى سوء أشد منه ، فأن البحث عن الله الحق لا يكون عبر الطقوس الخرافية أو الأوهام الخرافية وانما يكون عن طريق معرفة الدين الحق .

أن الفطرة الانسانية حين تصفو حقيقة انها تتجه الى ربها ولكن أهل الشر لا يريدونها تسلك الطريق الصحيح ولذلك فهم يقذفون بها فى أتون جديد من الشر هو أوهام اليوجا والبوذيه وغيرها وكل هذه المحاولات لن تحقق للنفس البشرية سكينتها وأمنها ، وأنها السكينة والأمن هى فى الايمان بالله واتباع نشر دعوته الحقة ،

## مل من اريوس جديد يعيد الحق إلى نصابه ؟

صحح الشاعر القروى في وصيته التي نشرتها مجلة الرسالة الاسلامية ( اللبنائية ) موقفا ما زال غامضا ، وقضية ما زالت مغلوطة منذ وقت بعيد حين قال : كان في نيتي اعجابا منى بمعجزة القرآن الكريم وايمانا بصدق نبينا العربي الذي أنزل على روعه وبوضوح سيرته منذ ولادته وحتى وفاته أن أكون قلوة لاخواني أدباء النصرانية فانخل في دين الله ، ولكني بدا لي أن الدعوة الى تصحيحنا خطأ طارئا على دينسا تكون أكثر قبولا عن الدعوة الى عدولنا عنه الى سسواه ، فقررت أن تكون لى الخطوة الأولى في سبيل ايقاظ الاربوسية الموحدة من رقادها الطويل .

ومضى ينصل الشاعر القروى ( رشيد سليم الخورى ) هذه القضية الخطيرة مقال : تذكر المراجع التاريخية المتعددة أن الكنيسة المسيحية ظلت حتى القرن الرابع الميلادي تعبد الله على أنه الواحد الاحد وأن يسوع المسيح عبده ورسوله حتى تنصر قسطنطين عاهل الروم وتبعه خلق كثير من رعاياة اليونان والرومان فأدخلوا عليها بدعة التثليث وجعلوا لله سبحانه وتعالى اندادا شاركوه منذ الأزل في خلق السموات والأرض وتدبير الاكوان ومالأهم الاسقف الانطاكي مكاريوس الذي لقب نفسه ارثوذكسي ( مستقيم الراي ) فثار زميله الاسقف آريوس على هذه البدعة ثورة عنيفة شطرت الكنيسة واتسع بين الطائفتين نطاق الجدل حتى أدى الى الاقتتال فانعقدت الجامع للحوار ، وماز آريوس بالحجة القاطعة موزا مبينا ، بيد أن السلطة التي هي اصل البلاء وضعت ثقلها في الميزان ماسكتت صوت الحق ونفذت الباطل واستمر المسيحيون يعمهون في ضلالتهم والحق يتململ في قيداه منتظرا ( آريوسا جديدا ) يعيده إلى نصابه ، ولكم أتمنى وأنا الأرثوذكسي المولد أن يكون هذا الأريوسي بطريركا ارثوذكسيا بطلا ليصلح ما أنسده سلفه القديم ويمحو عنا خطيئة الصقها بنا غرباء غربيون وأطالا كان الغرب ولا يزال مصدرا لمعظم عللنا في السياسة وفي الدين على السواء .

لقد كان فى نيتى اعجاباً منى بمعجزة القرآن الكريم وايمانا بصدق نبينا العربي الذى انزل على روعه وبوضوح سيرته منذ ولادته حتى وهاته أن أكون قدوة لاخوانى أدباء النصرانية فأدخل فى دين الله ، ولكن بدا لى أن الدعوة الى تصحيحنا خطأ طارئا على ديننا تكون أكثر تبولا وشمولا من الدعوة الى عدولنا عنه الى سواه فقررت أن تكون لى الخطوة الأولى في الدعوة الى عدولنا عنه الى سواه فقررت أن تكون لى الخطوة الأولى في

سبيل ايقاظ الاريوسية الموحدة من رقادها الطويل وتزول العقبة الوحيدة المفتعلة الفاصلة بين الدينيين ونغدو بزوالها اخوانا على سرر متقابلين .

أما خطوتي المبتكرة المشار اليها مهى انى أنيع على الملأ :

« عزوفي » عن ارثوذكسيتي المكاريوسية الى الأرثوذكسية الأريوسية .

والواقع أن هذه الوصية تعد حدثا خطيرا سيكون بعيد المدى في التاريخ المعاصر فان هذه الحقيقة التي كشف عنها الشاعر القروى ( رشيد سليم الخورى ) هي نقطة الانفصال بين الدين الذي أنزل على سيدنا عيسى عليه السلام وبين خاتم الأديان الذي أنزل على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم . فقد كان عيسى عليه السلام هو آخر أنبياء بنى اسرائيل بين يدى التوراة وما جاء به موسى ومبشرا برسول يأتى من بعده أسمه أحمد أو كما صوره القرآن الكريم ( آن هو الا عبد أنعمناً عليه وجعلناه مثلا لبني اسرائيل ) ولو بقيت هذه الحقيقة قائمة لما وقع ذلك الخلاف الشديد والاضطراب الضخم الذي أصاب البشرية لتحريف مفهوم الدين الذي جاء به عيسي عليه السلام الذي هو نبى الله الى بنى اسرائيل ، وذلك قبل أن تدخل القضايا الثلاث الخطيرة : ( التثليث ، والصلب ، والخطيئة ) وكلها مسائل مستحدثة احدثها بولس ولم تكن من اصل الدين الذي انزل على عيسى عليه السلام ولقد كان للكنيسة الغربية أثرها البعيد في تثبيت هذه المفاهيم ونقل دين الله من بساطته الأولى ومن موقعه الصحيح . وكان ( آريوس ) هو الرجل الوحيد الذى وقف في وجه هذه المحاولة الخطيرة . وقد ظلت له جماعة تتبعه وتؤمن بالله الواحد القهار تعتصم بالجبال وتتوارث هذا الحق حتى جاءت بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم . ويقول بعض المؤرخين أن عبارة النبي صلى الله عليه وسلم في رسالته الى قيصر الروم تكشف هذه الحقيقة (السلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين فان لم تفعل فان عليك أثم الأريسيين) .

وكان قد نسرها بعض المؤرخين بأنهم الفلاحون أو عبيد الأرض ولكن تفسيرها بأنهم أتباع آريوس أقرب الى الصحة . وبعد غلعل هذه الرسالة تجد من يستمع اليها وتشق طريقها لتصحيح هذه الحقيقة التى دفنت منذ عام ٣٥٣ ميلادية حين حطم مجمع نيقية وجهة نظر آريوس وطرده من المجمع .

## الالله يسلم (جوته):

يتحدث الباحثون كثيرا عن كتابة لامارتين وجوته وبرناردشو وغيرهم عن الاسلام وعن الرسول صلى الله عليه وسلم وخاصة ذلك الفصل الرائع الذي كتبه توماس كارليل في كتابه ( الأبطال وعبادة الأبطال ) ويردد الكثيرون في هذه الأيام قصيدة جوتة في النبي محمد صلى الله عليه وسلم . ونحن نتساط بدورنا : اذا كان هؤلاء قد اقتنعوا بنبوة الرسول الكريم غلماذا لم يسلموا شأنهم شأن العشرات الذين دخلوا الاسلام غعلا . هذا هو السؤال .

يتول جوتة انه يرى أن محمدا قائد روحى ومنقذ الانسانية وانه كالنهر

العظيم يجر معه الجنادل والسواقى في طريقه الى البحر الخضم ، انه اخو الانسانية ومعه يأخذ الاخوان الى حياة اسمى . ولم يقف الشاعر جوته عند قصيدته الكرى بل أنه كتب أخريات وكتب مادة نثرية في مؤلفاته توضح تقديره القيم لرسالة محمد الفكرية والانسانية وأبرز أعماله ( الديوان الشرقى الغربى ) الذى قال فيه أنه من حياة العرب والمسلمين والاستشهاد بأقوال وأوصاف ونماذج من سور القرآن والشعر الاسلامى والأفكار التى حملتها التعاليم الدينية الاسلامية .

ويتول أن جوته كان مهتما بالعلوم والديانات ومن هذا المنطق حفز مشاعره ما جاء في القرآن الكريم من أغكار في الحياة والوجود . ويرد هذا الاهتمام الى تأثر الغرب بما نقله العرب في الأندلس من تراث فكرى اسلامي الى غربي أوروبا .

ولقد كان من أهم الأحداث في هذه الفترة ترجمة القرآن الى الألمانية والفرنسية ويرى الباحث أن هذا الاتجاه الذي حمل لواءه (جوتة) قد كان متاثرا فيه بقراءات : هردرد ولينتز ليسنيغ فصوروا ما في الاسهام من مبادىء انسانية عادلة وفضائل خلقية وفكرية ، ومن أهم ذلك ما كتبه هردرد في كتابه ( أفكار حول فلسفة تاريخ الانسانية ) حيث أشاد بشخصية النبي محمد وحماسه العالى لفكرة وحدة الله وحكمة عبادته بواسطة الطهارة والتأمل والعمل الصالح . وقد رد هردرد على التقاليد اليهودية والمسيحية البالية وأشاد بسيرة محمد والثقافة الاسلامية وأظهر تعاليم الدين الاسلامي التي حثت على تحريم الخمر والمأكولات النجسة والربا والقمار والميسر وبين أن تأثيرات العبادة اليومية وأفكار الرحمة والطاعة لارادة الله التي نص عليها القرآن تمنح المسلمين اطمئنانهم النفسي .

قال هيردرد في تقديره للقرآن الكريم : لو كان للمسيطرين الجرمانيين على أوروبا كتاب كلاسيكي بلغتهم كما كان القرآن للعرب لما أصبحت اللغة اللاتينية مسيطرة عليهم ولتعذر على قبائلهم أن تقع بصورة كاملة في الضلال ..

ومن هذه الماهيم حماما بني جوته قصائده وكتاباته .

ومن شعره عن الله تبارك وتعالى قوله:

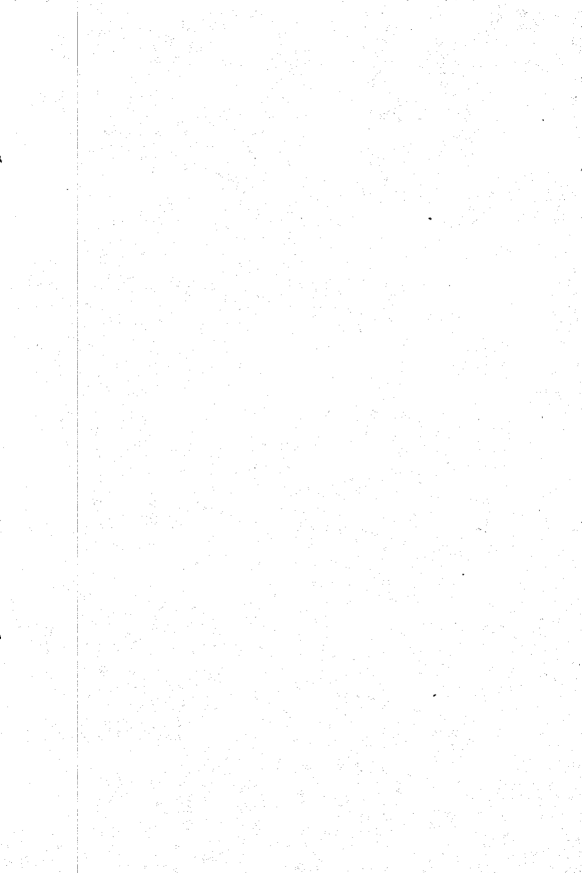
الهالمشرق

لله المغرب

رحاب الشمال والجنوب

مستقرة بسلام في يديه

ويبقى بعد هذا السؤال: لماذا لم يسلم جوته بالرغم من هذا الاعجاب العميق بالاسلام ؟ أم أنه أعلن اسلامه بينه وبين نفسه ..



## جرجى زيدان صورة طبق الأصل من المستشرقين

ان الخطر الذي واجه الفكر الاسلامي بالترييف واثارة الشبهات قـد بدا عمله منذ وقت مبكر ، وكان هدفه الأول هو تاريخ الاسلام : وبعد أن كتب المستشرقون الخطوط العامة جاء أولئك التغريبيون الذين يكتبون باللغة العربية : فيليب حتى وجرجي زيدان .

وفي مجال الدراسات الاجتماعية جاء: شبلى شميل وسلامة موسى ، ووقف الدكتور يعقوب صروف صاحب القنطف على الحياد ، وفي مجال الفكر جاء: فرح انطون ، وسليم نقاش حامل لواء الاقليمية العنصرية (( مصر للمصريين )) .

وفي مجال مهاجمة الاسلام والدولة الاسلامية جاء : سليم سركيس وصابونجي وغيرهم .

واليوم نجد روايات جرجى زيدان يعاد طبعها فجاة في عاصمة قطر من اقطار العرب وتقدم كأنها الصورة الحقيقية لتاريخ الاسسلام بينما تحمل سموما وشبهات لا حد لها . وهي وحدها في حاجة الى دراسة واسعة للكشف عن الزيوف التي تحملها في طياتها والتي صاغها جرجي زيدان بمكر من خلال قصة حب خيالية . اراد بهذم الخدعة أن يدخل اليها كل ما حاول الاستشراق أن يزيف به تاريخ الاسلام ، ولا تخرج الآراء عما أورده في كتابه « تاريخ العرب قبل الاسلام » و « تاريخ آداب اللغة العربية » ولكنها هنا في القصص أشد وقعا لأن هذه الكتب لا يقرؤها الا الخاصة أما هذه الروايات فهي متداولة بين الأيدي ، وخاصة بين أوساط المثقفين والقارئين .

يقول الدكتور محمود حامد شبوكت : ان جرجى زيدان حين يختسار موضوع رواياته لا يلجأ الى الفترات المشرقة التى تمثل امجاد التاريخ العربى دائما ولكنه يختار المواقف الحساسة التى تمثل صراعا بين مذهبين سياسيين او بين كتلتين تتصارعان على النفوذ والسيطرة فهو فى الوقت الذى يحدثنا فيه عن ( فتاة غسان ) لا نجده لفترة ظهور الاسلام فى عهد الرسول ولا افترة انتشار الاسسلام وفتوحاته فى عصر خلفائه وانها يعبر هذه الفترة ليقدم لنا مجموعة من الروايات تمثل « الصراع السياسى » فى عهد بنى أمية وآخر عهد عثمان وهى عذراء قريش و غادة كربلاء والحجاج بن يوسف ، وهو لا يختار من العصر العباسى الأول الا شخصية أبى مسلم الخراسانى وهو لا يختار من العصر العباسى » فى العربية والفارسية ، والعباسة التى تمثل التى تمثل « العراء والعباسة التى تمثل التى تمثل « العراء السياسى » فى العربية والفارسية ، والعباسة التى تمثل

المراع بين الرشيد والبرامكة وشخصية ( الأمين والمامون ) وهما يمثلان عودة الصراع بين العرب والفرس من جديد ، وهذا الاختيار الذي يعدد فيه جرجي زيدان الى فترات الصراع كان يساعده ويسهل مهمته في الجانب الروائي لعمله لأنه يقدم له الجوانب المتنوعة والمغامرة ويقدم له الشخصيات الخيرة والشهيرة التي يستغلها في القصة الغرامية ، كما يكشف هذا الاختيار ما سبق أن قدمناه من أن جرجي زيدان لا يتجه الى التاريخ العربي والاسلامي باحساس قومي يدفعه الى ابراز أمجاد هذا التاريخ وانما يقصد الى تسلية قارئه ليس الا ، ولعل هذا ما حمل بعض المؤرخين على اتهامه بأنه تأثر في نظرته الى العالم الاسلامي تأثرا واضحا بنظرة بعض المؤرخين الغربيين من حيث انصاف الشعوب الأعجمية ووضع هالات مثالية حول الأديرة والرهبنة وتصوير الخلفاء بصور الوصولية الذين يضحون في سبيل الملك باقرب الناس اليهم .

واذا كان جرجى زيدان قد اختار موضوعات رواياته بقصد التعليم والتسلية ، فان اختياره لعناوين هذه الروايات يكشف عن هذين الهدفين أيضا . فهو في بعض الروايات يختار العنوان الذى يشير اليه التاريخ : مثل فتح الأندلس أو الحجاج بن يوسف والانقلاب العثماني ، وأبو مسلم الخراساني والأمين والمأمون . . الخ . واحيانا يختار العنوان الذى يكشف جانب المفامرة مثل صلاح الدين ومكائد الحشاشين ، والمملوك الشارد ، وأسير المتمهدى . وقد يحتفظ جرجى زيدان لبعض رواياته بالعنوانين الغرامي والتاريخي فيسمى الرواية (أرمانوسة المصرية ، أو فتح مصر ، والعباسة أخت الرشيد ، أو نكبة البرامكة ) وهو يصف كل رواية من رواياته بأنها تاريخية غرامية ، الا في بعض الأحوال التي يضعف فيها العنصر الغرامي ليحل محله عنصر المغامرات في أحوال نادرة فيسميها تاريخية أدبية .

وقد قصد جرجى زيدان برواياته أن تكون بعد تصفية العنصر الغرامى منها مرجعا تاريخيا ، كما صرح بذلك في مقدماته ، وحرص لذلك أن تغطى رواياته كل مراحل التاريخ العربي منذ العصر الجاهلي حتى العصر الحديث .

ونحن من ناحيتنا نقول : ان جرجى زيدان أراد أن يقدم برواياته شبهات زائنة على أنها حقائق مسلم بها :

أولا: موقفه من السلطان عبد الحميد والجامعة الاسلامية وهو موقف خصومة وكراهية .

ثانيا : موقفه من الامام مهدى السودان مع أنه كما تؤكد وثائق التاريخ قام بحركة استقلالية اسلامية ناصعة .

تالثا: انه وسع دائرة الخلاف بين الصحابة واثارة الخلافات بين الأمويين والعباسيين ، وقد جرى في ذلك مجرى المستشرقين الذين حاولوا اثارة السموم .

والواقع أن طبيعة تكوين جرجى زيدان ووقائع تاريخه توحى بأنه عمل

في دائرة الاستشراق والتبشير وفق مخطط دقيق ماكر ، لم يكتشف الا بعد وقت طويل ، ومطالع حياته تعطى اشارة واضحة لذلك ، فقد اشتغل بمجرد أن قدم الى مصر في قلم المخابرات البريطانية وسلفر مع الحملة النيلية الانكليزية الى السودان عام ١٨٨٤ ثم عاد الى بيروت فدرس اللفتين العبرية والسريانية ثم رحل الى لندن فأقام فيها فترة اتصل فيها بمعاهد اعداد غير المسلمين للعمل في الشرق ، وفي هذه الفترة اتصل بالماسونية ، ولما عاد الف كتابه ( تاريخ الماسونية ) الذي ما زال أكبر مراجع الماسونيين ، وهو في صف دعوتهم ، وقد كانت مجلة الهلال محاولة لنقل الفلسفة الماسونية في صف دعوتهم ، وقد كانت مجلة الهلال محاولة لنقل الفلسفة الماسونية أن صروف ونمر ومكاريوس أصحاب المقتطف والمقطم ) كانوا ماسونا ، وكذلك سركيس والدكتور شبلي شميل وكانوا من أولياء الاستعمار البريطاني في مصر وخدامه ، وقال عنهم اللورد كرومر أنهم هبة السماء له .

فلما وقع حادث اسقاط السلطان عبد الحميد ١٩٠٩ ، وتولى الاتحاديين بدأ يدافع عنهم ، وكان موقفه وموقف الهلال والمقتطف منذ وقت طويل قبل هذا ممهدا لهذا الحدث الكبر .

يقول السيد رشيد رضا: (م ١٧ المنار — ١٩١٤) ثم ظهر منه (اى من جرجى زيدان) بعد الانقلاب العثماني نزعة جديدة تقدمتها نزعة عدت احياء الذهب الشعوبية ذلك بأنه زار الاستانة ولقى فيها بعض زعماء جمعية الاتحاد والترقى ثم عاد مشبعا بالنهضة التركية مستنكرا مجاراة العرب لاخوانهم الترك بالقيام بنهضة عربية مستصوبا خطة الاتحاديين الأولى في تتريك العناصر وادغام العرب في الترك . وقد كتب في الهالال ما يشاحر بهذه النزعة فهاج ما كتبه جماعات فتيان العرب في الاستانه وسوريا وكادوا يحملون عليه في الصحف . أما النزعة التي سبقت هذه النزعة فهي مطاعن له في العرب اودعها في تاريخ التمدن الاسلامي فطن لها اخرا من لم يكن يحفل بها وزادهم التفاتا اليها ترجمة جريدة (اقدام) التركية لتاريخ التمدن الاسلامي . ونشره فيها بالتتابع فتشاور كثير من الشبان المتعلمين في الرد على هذا التاريخ ولم يظهر منه شيء .

وقد أشار العلامة شبلى النعمانى فى نقده لكتاب التمدن الاسلامى : الى أن الغاية التى توخاها « جرجى زيدان » ليس الا تحقير الامة العربية وابداء مساوئها ، ولكنه لما خاف ثورة الفتنسة غير مجرى القول والبس الباطل بالحق . وبيان ذلك أنه جعل لعصر الاسلام ثلاثة أدوار فمدح الدور الأول ، ولما غر الناس بمدحه الخلفاء الراشدين وبمدحه لبنى العباس وهم أبناء عم النبى ، ورأى أن بنى أمية ليست لهم وجهة دينية فلا ناصر لهم تفرغ لهم وحمل عليهم حملة شنعاء فما ترك سيئة الا وعزاها اليهم وما خفى حسنة الا وابتزها منهم .

وقال العلامة شبلى النعمانى : لقد تعود المؤلف جرجى زيدان قبول مختلف اهل الكتاب واوهامهم وسببذلك أنه يزن التاريخ الاسلامى سيزان غيرنا ، ولذلك يصغى الى كل صوت ويستمع لكل قائل لا يعرف أن هذا الفن

أي : كتابه التاريخ — له اصوله وقواعده ، ما لم تكن الرواية مطابقة لهذه الأصول اليقينية غلا يلتفت اليه اصلا ، فكان الناقل للرواية لابد أن يكون قد شبهد الواقعة فان لم يشهد غليبين سند الرواية ومصدرها حتى تصل الرواية الى من شهدها بنفسه ، ومنها أن يكون رجال السند معروفين بصدقهم ، ومنها الا تكون الرواية مختلفة الدراية ، ومجارى الأحوال ، ولذلك اهتم مؤرخو الالسلام قبل كل شيء بضبط اسماء الرجال والبحث عن سيرهم واحوالهم وديانتهم ومحلهم من الصدق ، فدونوا كتب أسماء الرجال ، وكابدوا في ذلك محنة يضيق عنها النطاق البشرى فعملوا كتب أسماء الرجال ، منها الكامل لابن عدى والثقاة لابن حيان وتهذيب الكامل للغرى وتهذيب المحاب التهذيب لابن حجر وطبقات الصحابة لابن سعد ، وميزان الاعتدال للذهبي . ونجد كتب القدماء من مؤرخي الاسلام كلها أو أكثرها كتاريخ البخارى وسيرة ابن اسحق ، وتاريخ الطبرى وابن قتيبة وغيره مسلسلة الاسناد مبينة الأسماء ليمكن نقد الرواية ومعرفة جيدها من زيفها . .

ومها أخذ عليه وقوفه في صف خصوم المسلمين التائلين بأنهم (حرقوا) مكتبة الاسكندرية ، فقد أشار الى ذلك أكثر من أشارة ثم عقد بابا لاثبات أن خزانة الاسكندرية حرقت بأمر عمر بن الخطاب ، وقد أطنب في ذلك واستدل عليه بدلائل .

وأشار النعماتي الى أن المؤلف اعتمد على روايات ثبت كذبها . وقال : أن أقدم من روى هذه الرواية هو البغدادي ، ذكرها من غير اسناد ومن غير احالة على مصدر . وقال : أن أول شيء يهمنا هو : هل ذكر القفطي والبغدادي هذه الرواية مسندة وذكرا مصدر الرواية واسم رواتها أم لا !

وانت تعلم أن البغدادى والقفطى من رجال القرن السادس والسابع غاى عبرة برواية تتعلق بالقرن الأول ، يذكرانها من غسر سند ولا رواية ولا احالة على كتاب . أما كتب القدماء الموثوق بها فليس لهذه الرواية فيها اثر ولا عين . وهذا تاريخ الطبرى واليعقوبي والمعارف لابن قتيبه والاخبار الطوال للدينورى ، وفتوح البلدان للبلاذرى ، والتاريخ الصغير للبخارى وثقاة ابن حيان ، والطبقات لابن سعد ، وقد تصفحناها وكررنا النظر فيها . ومع أن فتح الاسكندرية مذكور فيها بقضها وقضيضها فليس لحريق الخزانة فيها ذكر ( المنار : م 10 يناير ١٩١٤) .

وقال شبلى النعمانى : واعلم أن مسألة احراق خزالة الاسكندريسة موضوع مهم عند أهل أوروبا ، وقد أطال البحث غيه نفيا واثباتا وممن ألم بهذا البحث جملة وتفصيلا المعلم وايت ، والمعلم دى ساسم الفرنسى فى ترجمة كتابة الاغادة والاعتبار واشغكن ادونك ودريبر الأمريكانى ، صاحب كتاب الجدل بين العلم والدين ، وكرجين وسديو فى تاريخ الاسلام والمعلم رينان القياسوف الفرنسى فى خطبته عن الاسلام والعلم ، وقد طالعت كل هذه الأبحاث والمقالات ، والحاصل أن محققى أهل أوروبا قضوا بأن الواقعة غير ثابتة أصلا ، منهم : حيبون المؤرخ الانجليزى ودريبر الأمريكانى وسديو الفرنسى وكرويل الألماني ورينان الفرنسي وعمدتهم فى انكار ذلك أمران :

الأول: أن الواقعة ليس لها عين ولا أثر في كتب التاريخ كالطبرى وابن الأثير والبلاذرى وغيرها ، وأول من ذكرها عبد اللطيف البغدادى والقفطى ، وهما من رجال القرن السادس والسابع ولم يذكرا مصدرا للرواية ولا سندا .

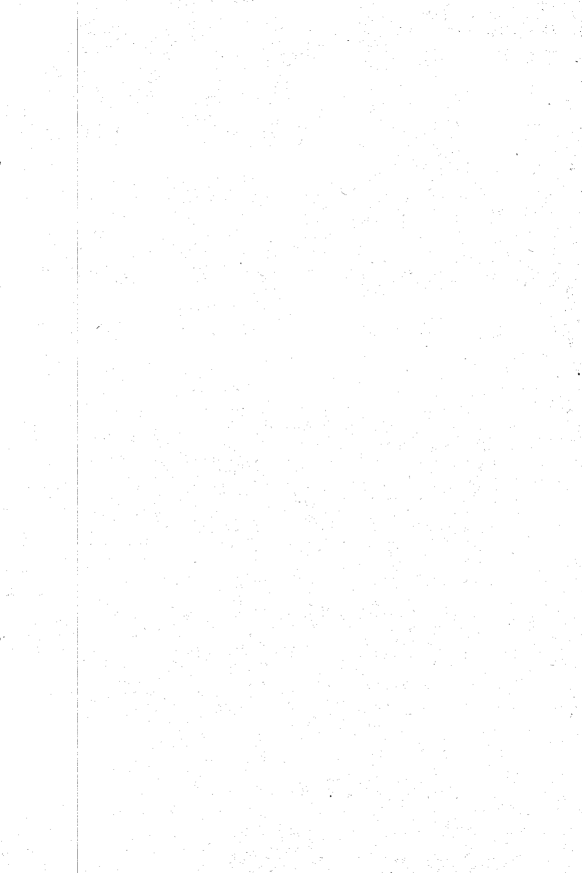
والثانى: أن الخزانة كانت قد ضاعت قبل الاسلام: أثبتوا ذلك بدلائل لا يمكن انكارها . .

هذا مجمل ما اشار اليه العلامة شبلى النعمانى . أما العلامة احمد السكندرى ، فقد أشار الى أن مما يؤخذ على حرجى زيدان أنه كثير النتل من مستعربى الأفرنج من غير تمحيص لدعواهم وانه يخطىء فى الحكم الفنى أى أنه يقرر غير الحقيقة العلمية ، وانه يخطىء فى الاستنتاج وأنه يقيم الدعوى بغير دليل ، ويخطىء فى النقل وانه قليل تحرى الحقيقة ، وتروج عند المؤلف أقوال الخصوم من خصومهم ، واقوال الكتب الموضوعة لاخبار المجان أو لذكر عجائب الأمور وغرائبها وانه يستدل بجزئية واحدة على الأمر الكلى .

وعن كتابه ( تاريخ العرب قبل الاسلام ) اخذ عليه السكندرى انه اغفل مدة حكم الفرس في اليمن بعد ذى يزن ، وكثرة شكه وتردده وتفاقضه في اكثر الحوادث وتخريجه الإعلام تخريجا غريبا واختصاره التساريخ جدا وانكار بعض الحقائق البديهية في موضع وتشبثه بتحقيق بعض الظنون في موضع آخر ، ومما اخسذه عليه ما اسماه ( حسارته ) في وضع الأسماء والتقسيمات التاريخية ، مع ضعف الاستظهار كتقسيم أدوار تاريخ العرب وتسمية الأمة التي سماها ( استرابون ) اليوناني جرهين بالقريتين نسبة الى قرية وهي اسم اليمامة قديما وهم الذين قال استرابون انهم اغني الآن ، في متى كان أهل اليمامة أغني أهل الأرض ، وكذلك أخذ عليه تهجينه اخبار العرب في حوادث الفخر والغلبة وتصديقه خراغات استرابون وهيردوت ، مع أنهما لم يدخلا بلاد العرب ولم يرياها ، وكذلك أخذ عليه سوء التعبير من الوجهة الدينية في عبارات الكتاب كقوله « اقدم المصادر العربية المعروفة عن تاريخ العرب وأقربها الى الصحة : القرآن » .

## ( راجع المنار م ١١ ، ص ٨٦٣ ، ٧٨٧ ) .

ويعنينا هنا أن نقول: أن هذا الاتجاه كان بمثابة تعريب غكر الاستشراق وشبهاته وسمومه وادخالها في مؤلفات انتشرت في أيدى الباحثين ، غلما ترجمت من بعد دائرة المعارف الاسلامية تبين أنها تضاهيها من حيث وحدة المصدر . ثم جاء بعد ذلك طه حسين واحمد أمين وأمين الخولي وغيرهم فأدخلوا التاريخ الاسلامي مراحل جديدة أشد خطورة . ثم جاءت بعد ذلك محاولات التفسير المادي للتاريخ التي حمل لواءها عبد الرحمن الشرقاوي وعسيره .



# اكذوبتان في تاريخ الأدب العربي الحديث ( استاذ العيل وعميد الادب )

كان الاستعمار أثره في ظهور الحركات السياسية التي حاولت أن تلتمس طريقها بعيدا عن اطار الفكر الاسلامي •

ولقد كان السياسة الحزبية وصراع الاستعمار مع حركة اليقظة الاسلامية دور لاقصائها عن مكانها في المقاومة والدفاع عنه مما ظهر أثره في ظهور الحركات السياسية التي حاولت أن تلتمس طريقها بعيدا عن اطار الفكر الاسلامي وفي كل بلاد العالم الاسلامي التي عرفت الاحتلال الأجنبي والاستعمار نبعت انطلاقة المقاومة من أعماق حركة اليقظة الاسلامية فكانت رافدا من روافدها ذلك أن حركة اليقظة بدأت أولا في مولجهة الجبرية والجمود والعجز عن فهم الاسلام فهما أصيلا مستمدا من منابعه ، ثم جاءت الفزوة الاستعمارية فكان على حركة اليقظة أن تحارب في المدانين : ميدان تحرير العقيدة وميدان تحرير الأوطان ، غير أن الاستعمار وجد أن جبهة المقاومة قوية وعاصفة ومستعدة المجهاد والتضحية ، وقد حملت مفاهيم الاسلام ورايته فكان عمله هو أنهاء مهمة هذه الطبقة بالنفي والسجن والتشريد والاغتيال وخاق طبقة حديدة في نفس الوقت تبدأ من داخل دائرة فكره وتتحرك الى العمل في سبيل حديدة في نفس الوقت تبدأ من داخل دائرة فكره وتتحرك الى العمل في سبيل تحرير الأوطان ولكن من خلال مفاهيمه وعلى اسلوبه ،

تبرز هذه الطبقة الاولى في عبد الحميد وجمال الدين ومصطفى كامل ومحمد فريد وعبد العزيز جاويش وعبد العزيز الثماليي والشيخ القسام وعشرات ازعجوا الاستعمار لأنهم كانوا يطالبون بالجلاء الكامل وبانقطاع الحجة بينهم وبين الاستعمار حتى يخرج من الوطن ، هؤلاء اضطهدهم الاستعمار وشنتهم وانشأ جماعته من الذين يلتقون به في منتصف الطريق ويؤمنون بأنه لا سبيل لحرية الأوطان الا بالتفاهم مع محتليها والتعامل مع غاصبيها .

وكان استاذ الجيل في مقدمة هؤلاء: الراس المفكر في جريدة الجريدة لسان حزب الأمة الذين هم جماعة الباشوات الذين صنعهم الاستعمار في مصر ليكونوا الداته في السيطرة ، كان استاذ الجيل يؤمن بأنه لا ضرورة أن تتعلم الأمة وانما يتعلم أبناء الذوات وحدهم ، كان يؤمن بأن الغرب هو المثل الأعلى في نظامه السياسي والاجتماعي والاقتصادي ، كان يكره الدولة العثمانية والخلافة والجامعة الاسلامية والعروبة ، ولا يؤمن الا بالاقليمية الضيقة : مصر للمصريين ، وكان على راس مدرسة نماها حكرومر حلتخلف

الاستعمار الاتجليزي في حكم مصر أو ليتمكن الاستعمار أن يتخلى لها عن قيادة البلاد آمنا فيتحقق بها ما يريد وفوق ما يريد .

ذلك هو الرجل الذي اطلق عليه كلمة استاذ الجيل مخدعت الكثيرين . .

يقول العقاد: هذا لطفى السيد ليس بالفيلسوف ولا هو بأستاذ احد ، ولم يكن فى كل ما كتبه وقاله فى حياته دليل واحد على اكثر من أنه رجل متحذلق ضيق الاطلاع يملؤه الفرور ، لطفى السيد ليس بالفيلسوف بقوة رأسه ولا بقوة اطلاعه فأما رأسه فضعيف متعفن بشهادة الطب لا بشهادة النقد ومقاييس الآراء فقد أجريت له عملية جراحية قبل بضعة اشهر لاستئصال كيس صديدى فى رأسه ومداواة مبادىء التعفن فى دماغه ، ومهما قال القائلون فى الفكر والدماغ فما نظن أحدا يدعى أن انسانا يجيد التفكير وفى دماغه تعفن يستأصل بمبضع الجراح ، أما ضيق اطلاعه فالدليل عليه بسيط حاسم كهذا الدليل الذى لا لجاج فيه ، فأن لطفى السيد قد ترجم كتاب الأخلاق لارسطو الدليل الذى لا لجاج فيه ، فأن لطفى السيد قد ترجم كتاب الأخلاق لارسطو فلسألوه أين مقدمته هو على ذلك الكتاب . الكتاب ليس فيه الا ترجمة فلسألوه أين مقدمته هو على ذلك الكتاب . الكتاب ليس فيه الا ترجمة المقدمة الفرنسية مع أن تقديم ارسطو الى العربية الزم واليق بنا من تقديمه الى الفرنسية .

فليس أعجب من ترجمة عربية لاستاذ فيلسوف مكنفي فيها بالقدمة الفرنسية ومسكوت فيها كل السكوت على علاقته بالشرق والشرقيين . أما أن هذه المقدمة غير لازمة فلا ؛ وأما أن كتابتها غوق طاقة الاستاذ الفيلسوف وفوق مقدور اطلاعه فذلك هو التعليل الوحيد المعقول . ويزيده عجزا على عجز أنه قضى في ترجمة الكتاب خمس سنوات أو ستا فلم تكفه هذه المدة لاستيعاب بعض المعلومات التي يداري بها ذلك النقص المعيب .

هذا ما كتبه العقاد في كوكب الشرق ٣١ يوليو ١٩٢٨ .

وبعد اكثر من ثلاثين عاما أو يزيد تبين أن لطفى السيد لم يترجم ارسطو وقد سجلت هذا في مجلة الأديب البيروتيه في حينه بعد أن أغضى به الى الاستاذ أحمد عابدين مدير دار الكتب في السنوات الأخيرة من أن قسم الترجمة في دار الكتب هو الذي قام بترجمة كتب ارسطو : الأخلاق والكون والفسناد ، وهي الكتب التي وضع عليها اسم لطفى السيد وجاءت ترجمتها غاية في التعقيد لأن مستوى المترجمين كان دون مستوى سانهيلر في خاجة الى عقل حصيف ينقل الترجمة الحرفية اللي مفهوم يكشف عن تعقيدات الفلسفة اليونانية الارسططاليسية ويحل مقددها .

ولعل في هذا اجابة عن تساؤل العقاد الذي أوردناه هنا والذي أثبت فيه عجز لطفي السيد عن كتابة مقدمة عن أرسطو وان كان لطفي السيد قد كتب مقدمة في واحد من هذه الكتب حشاها بخطأ شائن حين قال أن أرسطو هو منطلق النهضة العربية الحديثة وأنه كان له في الفكر الاسلامي شسأن كبير .

Call B. I Lill Balance built

## لقد بينًا في مواضع مختلفة فساد هذا الرأى ،

فالحقيقة أن المسلمين استقبلوا ترجمة الفكر اليوناني بكثير من التحفظ والحيطة ثم استطاعوا بعد قليل مواجهة هذا الفكر وكشف زيفه ووقفوا منه موقف الأصالة التي تؤمن بأن لديها منطلقا للمنطق الاسلامي الذي قدمه انقرآن على النحو الذي كشف عنه الامام ابن تيمية من بعد ، ولذلك غلا حاجة لهم بمنطق أرسطو . أما تلك القلة من الفلاسفة المشائين الذين سايروا فلسفة أرسطو وحاولوا التوفيق بينها وبين فلسفة افلاطون من ناحية وبينها وبين مفهوم الاسلام من ناحية أخرى وهم \_ الكندي والفارابي وابن سينا \_ فقد باءت تجربتهم بالفشل وعجزوا عن تحقيق أى شيء يمكن أن يسمى اضافة حقيقية لاختلاف المنابع اختلافا جذريا فالاسلام الذي يصدر عن التوحيد الخالص ما كان يستطيع الالتقاء بالفلسفة الالهية اليونانية التي هي علم الاصنام عند اليونان والتي وجه اليها الامام الغزالي ضربة مميتة ثم جاء الامام ابن تيمية ليقضى عليها الى الأبد ومن عجب أن يأخذ الغربيون المنهج العلمى التجريبي الاسلامي وينقدوا فلسفة أرسطو في أول عصر النهضة اعتمادا على رأى السلمين ميه ثم ينزلوه من هذا العرش الذي خدع به البشرية عصورا طويلة ، ثم يعودوا عن طريق الاستشراق والتغريب ليجعلوا من أرسطو منطلقا الى نهضة المسلمين الحديثة فكيف يمكن ان يكون ذلك وكيف يستطيع المسلمون أن ينهضوا بفكر قائم على المادية ورايه في الألوهية باطل وهو مضلا عن ذلك يتعارض مع الاسلام في عشرات المواضيع من ناحية العقيدة \_ ويتعارض تعارضا ضخما من ناحية الاخاء البشرى حيث يدافع أرسطو عن عبودية العبيد للسادة اصحاب الصولجان ويرى ضرورة ذلك وانضليته .

وهكذا يكون استاذ الجيل قد خدع الجيل عن نفسه وخدع الأجيال حين قدم لها هذه الأفكار التي عرضها في الجريدة مدافعا عن العامية وحائلا دون الجامعة الاسلامية ومعارضا في التعليم العام ، ثم كانت سقطته الكرى هي وضع اسمه على مجهود العشرات من المترجمين المجهولين الذين قضوا سنوات في ترجمة ارسطو ثم نسب هذا العمل اليه وكان من الذين يحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا .

نعود للأستاذ العقاد في تحليله لفكر لطفى السيد حيث يقول:

لايزال شباب العاصمة الأدباء يتضاحكون من قولته التى فضحنا بها في تقديم الشاعر الهندى (طاغور) فقد كان يجب أن يقول شيئا وهو مدير الجامعة المصرية فماذا قال: قال أن طاغه ور مزيج من عمر بن الخطاب وتولستوى .

وهى كلمة أقل ما غيها من الدلالة أنه لا يعرف تولستوى ولا عبر بن الخطاب ولا طاغور أذ ليس في العالم ثلاثة رجال بينهم من المسافة أبعد مما بين هؤلاء الثلاثة المختلفين في نزعة الفكر وطبيعة العمل وتركيب المزاج .

وساله بعض الأدباء المتخابئين عن « نيتشه » قبل سنوات نلم يشا أن يظهر الجهل به وابت له الحذلقة الا أن يقول شيئا غقال :

« نيتشه رجل متصوف . انه رجل محب للكمال » .

وكانت سخرية الأدباء في تلك الآونة لأن الذي يقول في أبى نواس مثلا رضى الله عنه ونفعنا بكراماته انه كان من أولياء الله الصالحين لا ينم عن جهل أكبر من جهل الذي يصف نيتشمه بالتصوف أيا كان معنى التصوف الذي يريد .

وكنت أنتقد قول شوقى في رقاء الزعيم الفقيد .

يا رفاتاً مثل ريحان الفحى كلت عدن بها هام رباها

وأقول أنه لا يحسن أن يرثى به ميت عظيم وأنه أذا قيل فليكن في رثاء بنت في نضرة الشباب لا في رثاء زعيم أمة بلغ السبعين ، كنت أقول ذلك وكان الأستاذ الفيلسوف موجودا فقال : ولم لا الا تصفون النبى في قصة المولد بالكحل وبفلج الثنايا وفتئة الجمال . على هذا المنوال يفهم الأدب مدير الجامعة الذي ما أصاروه لادارتها لانه طبيب أو مهندس أو فلكى أو زراعي وأنما اختاروه لهذا المنصب الأنه الديب وأديب كبير .

لقد مضى زمن كانت الحذلقة نيه مع قليل من البروباجندا هى غاية الفلسفة وغاية الشهرة ، وكان استاذنا الفيلسوف يتحذلق وكان ينطق باسم كرومر (كرومير) وينطق باسم جراى (جرى) بكسر الجيم كأنه فرنسي لم يسمع بكرومر وجراى الا من الفرنسيين في باريس وكان مراسل جريدة وادى النيل يسأله : هل أنتم موقدون في مهمة سياسية أ فلا يجيبه الأستاذ الفيلسوف قبل ان يلخمه بما فتح الله عليه من العلم الواسع والاطلاع الفزاير ويسأل المراسل المشدوه : اتعنى مهمة (دبلوماطيقية) أو مهمة (بوليطيقية) ومن كان يعرف أن يتول دبلوماطيقية أو بوليطيقية فبالله كيف لا يكون فيلسوفنا بل كيف لا يكون هو الفيلسيوف ، ولا نذكر ما كتبه فيلسوفنا عن شكسبير فقد ضحك منه حتى الطلبة الذين يدرسون رواية من شكسبير في المدارس الثانوية ولا ما كتبه عن تولستوى فلعله كان يكتبه عن طاغور أو عمر بن الخطاب وهو لا يدرى ما الفرق بين هذا وذاك .

ولكننا نقول : إننا لا نشك في اطلاع الرجل على أي محصول قيم من التدمين والمتأخرين وغاية علمه أنه واحسد من أولئك المفتين الذين يضجعون في كراسيهم في أمان واسترخاء ثم يفتون في الأكوان والأمم والرجال فيعجبهم هذا ولا يعجبهم ذاك ويغيرون نظام الدنيا مرتين أو ثلاثا في كل يوم وهم اضعف ما يكون الانسان عن عمل يعمل أو رأى يسلم من الخبل والاضطراب.

ولطنى السيد هذا مثال العجز والاسترخاء لم يفلح في مجلة الشرائع

ولا في النيابة ولا في المحاماة ولا في الجريدة التي انفقوا عليها ثمانين الف جنيه ولا في الوفد المصرى ولا في المكتبة الملكية ولا في الجامعة المصرية ولا نراه يصلح في شيء الا ان يجلس على كرسيه ويفتى باستحقاق الأمة تارة وبعدم استحقاتها تارة اخرى والسبب واحد في الحالتين . . ثم يحس ضعفه الذي لا يبرح ذهنه فيعمد الى ( الخطط القوية ) ليدارى بها ذلك الضعف عن عينيه كما يصيح الطفل الذائف وهو يسير في الظلام ، مثل هذا الرجل خلق ليقاد ثم لا يرجى عنده نفع كبير حتى حين يقاد ويطيع ولكنه على الأقل يعرف حده ويقلع عن غروره أو يحال بينه وبين عمل لا يطيقه » .

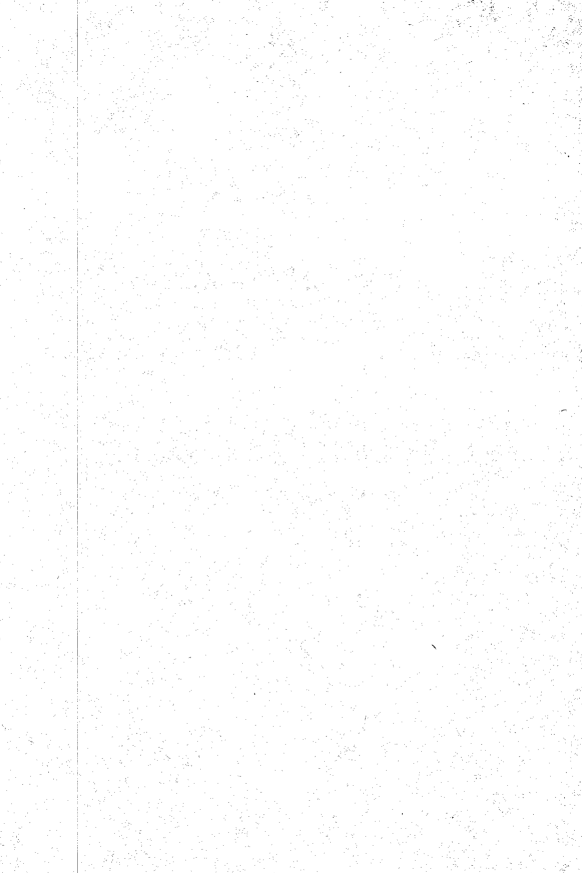
هذا ما كتبه العقاد عن لطفى السيد . وهناك ما كتبه زكى مبارك ايضا وهى آراء يجب أن تعرض على شباب البلاد العربية ليعرفوا فساد تلك الأكانيب التى سارت مسير المسلمات أو الحقائق وخدع بها مؤرخو الأدب وأساتذة التاريخ وهى السياسة الحزبية وصناعة الاستعمار للناس وللقادة ، تضع هذه الألقاب الخادعة وتحرسها سئوات وسنوات . ومن المضحك أن العقاد لما انضم بعد الى قافلة لطفى السيد وترك الوفد ودخل المجمع اللغوى عاد يثنى على لطفى السيد وتجاهل ما كان كتبه عنه وضم كتابه (رجال عرفتهم) ترجمة من نوع آخر لأستاذ الجيل ونقول كما يقول أحدهم اليتها الحقيقة كم من الجرائم ترتكب بأسمك ! .

ويقول العقاد: أنه لم يغير رأيه في أي شيء كتبه منذ كتبه!

والحق أن العقاد حين كتب عن لطفى السيد ما كتب أولا لم يكن متجنيا على الحقيقة ولكنه حين عاود الكتابة كان قد اندمج في مدرسة سار ركابها وعلا اسمها ولم يستطع أن يتخلف عن اللحاق بها رغم ما كان له من مكانة في تقدير الناس .

أما لقب عميد الأدب فله فصل مستقل .

\* \* \*



## طبه حسين الرجل الذي سقطت دعاواه قبل أن موت

ما يزال الدكتور طه حسين حديث الباحثين وسيظل الى وقت طويل بين معجب وناقد ، فقد أمضى الدكتور أكثر من خمسين عاما يكتب ويتحدث في ظروف كان للاستعمار والتفريب والفزو الفكرى فيها أثر كبير في دفع الأفكار الفريبة والمثيرة الى السطح ،

ولقد خدع شباب الجيل الحاضر الذين نشأوا بعد ان توقفت المعارك والمساجلات فسمعوا كلمات عميد الأدب واستاذ الجيل فظنوا ان الرجل قد قدم شيئا نافعا ، وقد تحدثت في مكة مع طائفة من الشباب عن السر في تلك الصورة التي تضفى التقدير والاعجاب ، وسألت هل قرأ كل الشباب كتاب الشسعر الجاهلي ، ومستقبل الثقافة وغيرها ؟ فعرفت أن الكتاب الوحيد الذي قرأه كثير من الشباب هو ( الأيام ) فعذرت شبابنا الذي ربما اعجب بطه حسين عن طريق الاشفاق والعطف والرحمة ازاء رجل كفيف اعجب بطه حسين عن طريق الاشفاق والعطف والرحمة ازاء رجل كفيف جاهد في سبيل العلم ، ولكن المسألة أكبر من ذلك كثيرا ، لقد استغل هو هذا العطف في سبيل الوصول الى القمة ، غلما وصلها هاجم اساتذته وحطم الراء العلم ، وجرى وراء البريق الذي قدمته له القوى التي تستطيع أن تصطنع الأقلام والكتاب .

يقسول الدكتور محمد صبري السربوني زميل طه حسين في جامعة السربون فيما رواه الى احمد حسين الطماوى : دخلت أنا وطه حسين امتحان الليسانس في عام واحد وعندما ظهرت النتيجة ذهبت ملم اجد اسمى ولا اسمه ، وفي اليسوم التالي وجدت اسمه محشورا بين السطور مذهبت اليسه وابلغته ، وقد أثار حشر اسم طه حسبين بين السطور الكثير من الدارسين المصريين فقد قام زميل آخر هو جلال شعيب بكشف الحقيقة فقال أن طه حسين ذهب ألى الأساتذة وهم مجتمعون واستدر عطفهم وذكرهم بأنه على أبوأب الزواج بفرنسية وانه غريب واعمى فرثوا له! ويدعم هذا ما جاء في كتاب سامي الكيالي عن طه حسين الذي يقول في مقدمة رسالته للدكتوراه : وليسمح لي بأن اعتذر عن أسلوبي الفرنسي اذا ما بدا بلا ريب في كثير من المواضع ركيكا أو خاطئًا ، وكذلك عن الأخطأء المطبعية التي قد تقع في هذه الرسالة ، فما كنت الا ( غريبا واعمى ) . هذا ويسجل الدكتور طه أنه في امتحان الدكتوراه بعد ذلك بعامين أو ثلاثة دخسل لجنسة الامتحسان وبخلت معه زوجته تحمسل طفلهسا غلما رآها رئيس اللجنة ابتسم فأخذت من أمامه ورقة وكتبت فيهسا كلاما فلما قراه قال: أذن سنخفف عنك أسئلة الامتحان: حدثنا عن تاريخ الدولة الأموية . .

ويروى عباس خضر في منكراته (خطا مشيناها) عن الأستاذ محمله الههيالوى صالحب جريدة (المنبر) وكان زميلا لطه حسين في الأزهر ان طه حسين سرق منه وهما طالبان معا (مجموعة المتون) وهي مجلد يجمع عددا من المتون المؤلفة في مختلف العلوم .. وقد اتهم الههياوى طه حسين صراحة بأنه اخذها فأنكر ، ولكن حدث عندما كانا خارجين من الجامع ان انشغل الشيخ طه بلبس حذائه فسقطت المجموعة من حيث كان يخبئها . حكى له الههياوى ذلك ، وهذا هو سر ما كان يوجهه الى طه حسين ، وهو يناتشه في آرائه بعد ذلك فيقول له : «الا تذكر مجموعة المتون » ؟ فلا يعرف أخد ماذا يقصد ، ولكن طه حسين كان يعرف .

واشار الدكتور محمد صبرى الى أن طه حسين لم يكن صادقا فيما أورده في كتاب الأيام من أنه كان يدرس في ثلاثة معاهد أو أربعة في باريس وبعد أن عدد طه حسين مجموعة الأساتذة قال : أن هذا الكلام لا يسكت عليه الان طه حسين لم يدرس على كل هؤلاء فأن دارس التاريخ لا بد أن يتخصص أما في القديم أو العصور الوسطى أو التاريخ الحديث ، وقد كان طه حسين متخصصا في التاريخ القديم فكيف درس تاريخ الثورة الفرنسية ، وكيف متخصصا في التاريخ العديث . والدكتور طه كان قليل التردد على السربون لعاهته ولا أذكر أبدا ألى رأيته يستمع لهؤلاء وكونه استمع السربون لعاهته ولا أذكر أبدا ألى رأيته يستمع لهؤلاء وكونه استمع الى محاضرة أو محاضرتين لأستاذ من الأساتذة لا يعنى أنه درس عليه ومن ثم لا يعقل أنه تتلمذ على هؤلاء جميعا ، أن ما درسه طه حسين هو اللغة اللاتينية لتعينه على فهم التاريخ القديم ، أما الذين نقاوا عن طه حسين كالكيالي وكامل زهيري فأن معلوماتهما قاصرة بالنسبة للدراسة في السربون » ،

والواقع أنه دار حول طه حسين زيف كثير ومبالفات حاولت تضخيم هذا الرجل لحساب الذين استعملوه ضد المسلمين والعرب .

نحن لا نغض من قدر طه حسين صاحب الأيام ، ولا يضيرنا أن نقول أن طه حسين من أصحاب النثر الفئى وأنه من المدرسة المبتدعة التى بداها المنفلوطى وسار في طريقها الرافعي والزيات والبشرى ، ولا يستطيع أحد أن ينتقص من موسيقى طه حسين وفنه وبلاغته التى ترجع أساسا الى ما استطاع أن يمنحه له القسران الذى حفظه والأزهر الذى أتصل به والتراث الاسسلامي الذي تعرف اليه في صدر شهبابه في ما ذلك النثر الفنى الا من معطيات الفكر الاسلامي الساسا ، من أجل هذا وحد كتاب (الأيام) قبولا في النفس الاسلامية العربية في هذه البلاد المقدسة التي ارتبطت بالقرآن وبيانه وكانت حواشي فكرها وأعماقه مرتبطة ببلاغة الأسلوب النبوي وأدب الصحابة والعلماء ، ومن منطلق كتاب الأيام تبدو الأسلوب النبوي وأدب الصحابة والعلماء ، ومن منطلق كتاب الأيام تبدو ولكنا لا نستطيع أذا نظرنا لأثر طه حسين في البلاد العربية وفي الثقافة وغيرها أن نقصر وقفتنا عند كتاب الأيام ، بل لعلنا لا نبالغ أذا قلنا أن هذا النثر الفني الموسيقي كان مدخسلا خطيرا الى آراء طه حسين في كتابيه المئر الفني الموسيقي كان مدخسلا خطيرا الى آراء طه حسين في كتابيه المئر الفني الموسيقي كان مدخسلا خطيرا الى آراء طه حسين في كتابيه المئر الفني الموسيقي كان مدخسلا خطيرا الى آراء طه حسين في كتابيه

الخطرين: الأدب الجاهلي ومستقبل الثقافة ، ونستطيع أن نضيف اليهما كتابا ثالثا هو (على هامش السيرة) وكتابا رابعا هو (الشيخان) الذي رد عليه وفند اخطاءه الاستاذ محمد عمر توفيق « وعلق عليه الاستاذ الصديق احمد عبد الغفور عطار » في جريدة الندوة . لقد كان الأسلوب الفني الجميل لطه حسين اذن مدخلا خطيرا الى النفس العربية ، وذلك من أجل القاء هذا الفكر الوافد فيها واغرائها به ، ذلك الفكر الذي حمله معه والذي حاول كثيرا أن يغرى به أصحاب الثقافات القاصرة والبسيطة من الشباب وممن لم تكن لهم ارضية اصيلة من التربية الاسلامية ومفاهيم العقيدة الاسلامية اساسا .

ولقد كان من رأيى — وهذه وجهة نظر تحتمل الصواب والخطأ ولا يجوز أن تفرض على أحد — ويمكن أن تناقش فى حرية تامة — فكان من رأيى أن طه حسين لم يمت الا بعد أن تهاوت نظرياته كلها ، وسقطت وقام ما يعارضها بالحجة ويناقضها بالدليل ، وبعد أن تجاوز الفكر الاسلامى المعاصر هذه المرحلة من التبعية للفكر العربى الوافد الى مرحلة أشد قوة واصالة وترشيدا ، لقد تجاوز الفكر الاسلامى المعاصر طه حسين كله الى افق جديد أكثر قوة وعمقا ومن خلال أفكار عشرة رئيسية للدكتور طه حسين نجد ما ذهب اليه واضحا !

اولا: موقفه من ابن خلدون ومعارضته لما أجمع عليه الباحثون من الله مؤسس علم الاجتماع ومؤسس علم التاريخ ، وقد أجمع علماء التاريخ الاجتماعي على فساد رأى طه حسين الذي أخذه عن باحث يهودي حاقد على العرب والمسلمين هو (دوركايم) وتكشفت بعد أن ترجمت رسالته الى العربية أن طه حسين أقام رأيه على مغالطات كثيرة وفهم زائف وأنه أراد أرضاء اليهودي المشرف في السربون على رسالته بشتم أبن خلدون والتترب الى الفرنسيين بازدراء أهل المغرب واتهامهم بانهم لم يتقبلوا المدنية الغربية ، وسخر من جهادهم في سبيل مقاومة الاستعمار ومن العجب ومن السخرية بطه حسين أن مات دوركايم قبل أن يسمع ما كتبه طه حسين ولم يحضر مناقشة رسالته ،

ثانيا: رايه في الشعر الجاهلي وقد كشف كتاب كثيرون عن زيف هذا الرأى فالفت كتب ( الرافعي وفريد وحدى ولطفي جمعة والغمراوي والخضر حسين ) في الرد عليه جاء النكر الصر الدين الأسد في اطروحته عن الشعر الجاهلي ، فأشار الى المصادر التي ( سرق ) منها طه حسين هذه الفكرة وهي لبشر مسيحي استتر تحت اسم هاشم العربي وعرف من بعد بأنه الدكتور زويمر ومن كاتب يهودي هو « مرجليوت » وقد اعترف طه جسين أمام النيابة العامة أبان التحقيق بأن هناك من كتب مما نقله هو!

ثالثا: ما اقامه في كتابه «على هامش السيرة » من احياء للأساطير التي عمل مؤرخو المسلمين على ابعادها عن سيرة الرسول وتحريرها منها ، وقد عاد الدكتور طه قدمجها مرة اخرى في السيرة واعطى نفسه مطلق الحرية في الإضافة اليها ، كما ذكر في مقدمة كتابه ، ولقد هاجم هذا الاتجياه اصدق اصدقاء طه حسين ورفيقه على درب التجديد والتغربب

مرحلة ما ، ذلك هو الدكتور محمد حسين هيكل الذي كانوا يسمونه راس المدرسة الحديثة والذي تحول من بعد والف كتاب (حياة محمد) ولا ريب أن كتاب على هامش السيرة خطير وقد وصفه الاستاذ مصطفى صادق الرافعي بأنه (تهكم صريح).

رابعا : ما دعا اليه طه حسين من ان سيدنا ابراهيم وسيدنا اسماعيل ليسا موجودين حقيقة ـ وان اشار اليهما القرآن الكريم ـ وقد واجه هذا الراى معارضة شديدة واثار شبهات حول موقف طه حسين من الايمان بالله ومن الايمان بالقرآن والنبوة ، وتبين من بعد انه كان خدمة لهدف الصهيونية التلمودية التى انكرت صلة ابراهيم واسماعيل بالجزيرة العربية وسكتت عن بناء البيت وحاولت أن تجعل وعد الله تبارك وتعالى لابراهيم عليه السلام محصورا في ابنه اسحق أى في بنى اسرائيل وحدهم ، ولقد حاول طه حسين في هذه الفترة أن يخدم الصهيونية باثارة هذه الآراء وما يتصل على من تزييف تاريخ اليه ود في الجزيرة العربية وغضل مدعى على الأدب بها من تزييف تاريخ اليه و في المجزيرة العربية وغضل مدعى على الأدب العربي ، وقد كان يحرض تلاميذه في كلية الاداب على نقد القرآن بدعوى علم ١٩٣٣ المرى

#### وقد عورضت هذه الآراء وكشف عن زيفها ...

سادسا : ما ذكره في كتابه : (مستقبل الثقافة) من ان عقلية مصر عقلية يونانية غربية ، وان الاسلام لم يغير هذه العقلية ، وان طريق النهضة الذي يراه للمسلمين والعرب هو ان يأخذوا (حضارة الغرب) خيرها وشرها ، حلوها ومرها ، ما يحمد منها وما يعاب . وقد كشف كثيرون زيف هذا الراي .

سابعا : ما أشار اليه من أن ( الفرعونية ) هي طريق مصر ، وادعاؤه أن مصر ليست عربية ، ولن تكون عربية أبدا ، بل ادعاؤه أن العرب كانوا مستعمرين لمصر كالرومان والفرس ، ومن أجل ذلك حرقت كتب طه حسين في ميدان عام في دمشق وله في ذلك الاتجاه سموم كثيرة تتصل بالنحو وبطريقة الكتابة وقد هزمت هذه الآراء هزيمة منكرة وكشف زيفها .

ثامنا : ما دعا آليه من الغاء الأزهر والغاء التعليم الديني الذي يتوبه الأزهر وتوحيد التعليم الأولى في الاساس وجعله مدنيا غربي الاتحاه لا يدرس فيه الدين حتى يصبح الأزهر «كلية لاهوتية »كما حدث في تركيا وفي الغرب . . وقد هزم هذا الراي هزيمة منكرة . .

تاسعا : ما ذكره من أن المتنبى منكور الأب وأنه من أجل ذلك يمكن أن يكون لقيطا جاء من غير طريق شرعى ، وتلك سبة في التحليل ابطلتها التحقيقات العلمية التي أجراها كثيرون وأخرها ما كتبه الأستاذ محمود الملاح ، وقد وأجه الاستاذ محمود محمد شاكر رأى طه حسين بقوة وكشف عن زيفه وهواه الذي يطابق هوى المستشرقين الذين يطمعون في تحطيم الشخصيات البارزة في الأدب العربي .

وبعد : غليس في هذا الذي عرضناه وهو ثابت تاريخيا وعلميا وتحتويه معارك ومساجلات جمعناها في كتابينا ( المسارك الأدبية ) و ( المساجلات والمعارك الأدبية ) وهو مبسوط في مواضعه في الصحف والمجلات يستطيع أن يرجع اليه كل من يتصور طه حسين على صورة أخرى ٠٠

فاذا أضفنا الى ذلك شيئا آخر هو ما يشتبه من صلاته بالصهيونية وله دلائل كثيرة الهمها اشرافه على دار الكاتب المصرى عام ١٩٤٦ التى كان يمولها اليهود وصلته باليهودى اسرائيل ولفنسون تلميذه فى كلية الآداب الذى الف كتاب (اليهود فى جزيرة العرب) وقدمه طه حسين الى الناس والذى هو خلاصة دعاوى اليهود واكاذيبهم التى يدعون بها موقفا فى فلسطين .

عاشرا: دغاعه عن عبد الله بن سبأ وانكار وجوده ودوره في فتنة عثمان اعتمادا على مصادر أحياها الصهيونيون في مقدمتها كتاب (أنساب الاشراف للبلاذري) الذي أعاد اليهود طبع الجزء السادس منه — فقط — في تل أبيب وجعلوه مصدرا لانكار دور ابن سبأ اليهودي وقد جعل طه حسين هذا محور كتابه (الفتنة الكبري) خدمة لليهود ولا ربيب أن صدور جزء واحد من كتاب دون صدور بقية الأجزاء أمر فيه نظر . . ثم اعتماد طه حسين عليه في بحث خطير كهذا أمر أشد خطورة .

والواتع أنه منذ ١٩٥٩ منذ بدانا دراستنا للأدب العربى وابان حياة طه حسين حاولنا أن نكشف هذه الحقائق في عدد من مؤلفاتنا ورسائلنا حلقة بعد حلقة وبرفق ، حتى برزت هذه الحقائق واضحة أمام المثقفين ، ونحن الآن وفي قريب جدا نقدم كتابنا : ( طه حسين : حياته وغكره في ضوء الاسلام)(۱) لنضع كل الحقائق أمام الشباب المثقف في البلاد العربية والعالم الاسلامي عن رجل خدع المسلمين والعرب عن دينهم واصالتهم ، وكان تابعا تبعية خطيرة للفكر الوافد ، ولست أدرى كيف استطاع طه حسين أن يقف أمام الكعبة عندما زار مكة عام ١٩٥٤ رئيسا للجنة الثقافية للجامعة العربية ، وكيف طاف بها وهو الذي انكر وجود ابراهيم واسماعيل من قبل!

لقد عاش طه حسين حياته في حيرة وقلق ولم يستطع أن يعود مرة أخرى الى رحاب الإيمان . .

## حصن الأمان:

يقول مستر هيكرد استاذ الفلسفة في جامعة كوبنهاجن: هدم اختبار الحياة والأزمات الركن الذي كنت أبني التعطيسل عليه بقوة الايمان بمجد العلم والفلسفة فاني كنت موقنا صحة كل ما كنت اذهب اليه من العتائد التي شدتها على اسس الحكمة البشرية . وقد أصبح ذلك اليقين كمنثور الهباء وتقطعت اسباب الثقة بكل تلك الأوهام فأسرعت لاجئا الي الحصن الحصين الذي لاذ به علماء الحق قبلي ؛ فأنا الآن لا ازدري العلم ولكني أومن بالله علام الفيوب القادر على كل شيء وأجد فيه وحده الاطمئنان والسلام . . .

<sup>(</sup>١) صدر كتاب طه حسين في ميزان الاسلام ( الطبعة الثانية الآن ) .

ونشرت جريدة الندوة (مكة الكرمة) تعليقاً على هذا القال تحت عنوان : رأى في تبرئة طه حسين من اللصوصية :

كان الاستاذ الجندى قد كتب موضوعا عن الدكتور طه حسين وقد وردنا هذا التعقيب من الدكتور أمان الله محمد الهادى سليمان .

أخى الأستاذ رئيس تحرير جريدة الندوة الفراء المحترم ..

تحية طيبة وبعد ٠٠

مقد اطلعنا بعدد الندوة الصادر يوم الأحد ١٣٩٦/٨/١٩ ه على مقال السيد الأستاذ أنور الجندى ينتقد فيه الأستاذ الدكتور المرحوم طه حسين .

ولا اعتراض لى على النقد فى حدد ذاته ، بل يجب أن ننتقد انفسنا وينتقد بعضنا البعض الآخر . فبالنقد تتضح الحقيقة وقد يتعدل المسر ولكنى اعترض حين يخرج النقد عن اسلوب النقدد الى اسلوب التحريح والاتهامات ، وخاصة أذا كان صادرا عن أستاذ جليل ومرب من مربى الحيل مثل الأستاذ طه حسين حين يتهم باللصوصية ، ثم هو يتهمه بالصهيونية أو بالتعاون مع معتنقيها ، وليس هذا هو اسلوب النقد الذي بلصهيونية أو بالتعاون مع معتنقيها ، وليس هذا هو اسلوب النقد الذي يجب أن نتعلمه على يدى الأستاذ الجندى ، وأنا لست أديبا أو كاتبا ولا أعلم كثيرا عن الشعر الجاهلي أو غيره من موضوع النقد في المقالة المذكورة .

ولكنى أعلم أن للنقد أسلوبا وأن لأسلوب النقد اخلاقيات وضوابط لا يصح أن يتجاوزها كبار النقاد خاصة وهكذا نحن العرب ، نحب باغراط حتى درجة الحقد والبغضاء ، ولقد خلقنا الله أمة وسطا وينبغى أن نكون كذلك ، وأن نكون وسطا في الحب والكره والنقسد .

هذا رأيي والمني أن أكون مصيبا والله من وراء القصد . والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

دکتور أمان الله محمد الهادی مدیر مستشنی الملك بمكة المكرمة

## رد على الدكتور أمان الله :

## طه حسين والالتزام الأدبي

فى بلاد الغربة التى كتب الله علينا طائعين او مكرهين ان نعيش غيها لوقت محدود قرات فى جريدة النسدوة الغراء التى تكرم الاستاذ التركى المستثمار الثقافي السعودي ببريطانيا وبجهد وزارة الاعلام السعودية ان تصلنى يومية منظمة فتربطني بالوطن العربي الاسلامي الأم ، وتربطني بارض الحرمين الشريفين ولتزيد بيني وبينها بكل الصدق وشائج الود والمحبة . .

أقول قرأت في جريدة الندوة بتاريخ ١٩٧٦/٨/١٩ تحت صفحة ندوة الآراء مقال الأستاذ أنور الجندي ( طه حسين الرجل الذي سقطت دعواه قبل أن يموت ...) .

ثلم تلا ذلك رأى الأخ الكريم الدكتور أمان الله محمد الهادى مدير مستشفى الملك بمكة المكرمة تحت عنوان ( رأى في تبرئة طه حسين من اللصوصية ) بتاريخ ١٩٧٦/٨/٢٥ .

وأتا لا أكتم عن القارىء اننى ترددت في كتابة ما كتبت لوقت طويل . . وجاء شهر الصوم رمضان الكريم فوجدت أن كلمة الحق ولو أنها مرة لكنها يجب أن تقال . . ولو أن السلام في الإسلام هو من أعظم مبادئه . . لكن العدل والرحمة من صفات الله التي نطالب بأن نحتذيها العدل في أبداء الرأى . . والعدل ( وهي صفة العادل الكريم جلت قدرته ) والتي وضعها في أمة الإسلام هي جعلت منها أمة وسطا ووسط الشيء أحسنه لفة .

ولقد كنت أحب أن يكون كل ما أذكر هذا في جريدة الندوة الغراء أما بين ضلوعي . أو يكون مادة للحديث في جلسة خاصة مع أصدقاء يبوح كل منا الآخر فيه بأسرار قلبه ومكنونات ضميره . . ولكن الالتزام وهو قانون اسلامي انسائي يفرض على الكاتب والطبيب والوزير والأمير فرض على أداء لكلمة الحق وأمانة الكلمة وشرفها وقدسيتها أن أدلى بدلوى لأقول رأيي :

أولا — لسب أرى في ما ذكر الأستاذ أنور الجندي أي اغتراء على الدكتور طه حسين . فكل ما ذكره حقائق — مؤيدة بالأدلة والبراهين القاطعة — لكن الحقائق مرة على قلوب بعض الناس . ولقد النزم الأستاذ انور الجندي بأسلوب النقد العلمي .

ثانيا \_ مع تقديرى الكامل لرأى الأخ الطبيب الدكتور أمان الله محمد المهادى بل واعجابى الكبير برايه حين قال ولا اعتراض لى على النقد فى حد ذاته بل يجب أن ننقد بعضنا البعض \_ فبالنقد تنضج المسيرة لكنى اختلف معه . . اختلافا كبيرا حين اتهم الاستاذ أنور الجندى بأنه خرج بالنقد الى أسلوب التجريح والاتهامات .

فليس في كل ما ذكره الاستاذ أنور الجندى خروج بالنقد الى أسلوب التجريح .

ثالثا ... اننا يجب أن نعطى لكل أنسان تخصصه ... فكما أن صناعتى الطب ... وكذلك صناعة الأخ الكريم الدكتور أمان الله محمد الهادى كذلك صناعة الأخ الكريم الأستاذ أنور الجندى فهو مفكر أسلامى أديب باحث دقيق ... وما من شك في أنه بذل جهدا كبيرا ليستقصى ويبحث في كتب التاريخ والأدب والاسلام ليعطى رأيا كهذا .. وأن مهمة رواد كانور الجندى أن يضعوا الحقائق حتى لو كانت مؤلة للشعب العربى الاسلامى ..

رابعا \_ أن سر دهشتنا والمنا تأتى من أن كل أسرار التساريخ والأدب لم تكتشف بعد خصوصا أن المرحلة الماضية كانت الأمة العربية الأسلامية تحت سيطرة الاستعمار الغربي البغيض . . بكل نقائصه وعيوبه وغدره ومكره بل لصوصيته أيضا .

خامسا ـ أننا كأفراد نقع طائعين او مكرهين تحت سيطرة أجهزة الأعلام العربية والغربية فتصنع من قوم أبطالا ـ وتضع عليهم هالات وتصنع من قوم آخرين أرهابيين مارقين بل ورجعيين . . خارجين عن الدين تحل دماؤهم تهتك أعراضهم .

ولست أرى داعيا فى وقت كهذا تلتئم فيه جراح الأمة العربية الاسلامية أن أذكر الدكتور محمد أمان الله الهادى بما كان يحدث فى بعض البلاد العربية تجاه هذه الزعامات الأدبية وغير الأدبية \_ فالكل يعرفها .

سادسا \_ ان كتاب الشعر الجاهلي ومستقبل الثقافة يكفيان كمثالين لفكر الدكتور طه حسين \_ وهما يدينانه \_ ويضعانه في قفص الاتهام . . بل لقد نقدهما كتاب اسلاميون كبار . . وليرجع الى ذلك من يشاء من عشاق المعرفة والفكر وعشاق الحقيقة أيضا الى المكتبة العربية .

سابعا ـ انه على الرغم من أن في مصر رواد ادب وغكر وعمالقة غن واساتذة جيل ـ التزموا بالفكر والكلمة والرأى والموقف وعانوا في سبيل التزامهم بهذه المواقف وهذه الأفكار . وهذه المبادىء الخالدة وربطوا بين الايمان بفكرة والعمل من اجلها بل والموت في سبيلها استشهادا أى انهم ربطوا العلم بالعمل تماما كما حدث مع الفيلسوف الفرنسي المعاصر اندريه مالرو والذي اكتشف قباحة الاستعمار الفرنسي غجارب ضحد الفرنسيين في الهند الصينية وغيرها أى لم يكن يؤمن بما يؤمن به طه حسين من أن

يكون أديبا فيلسوفا من وراء مكتب ـ ليعطى تحقيقا صحفيا لجريدة ومجلة . . اسف لا بد أن أعطى الناس نموذجا غربيا حتى يقتنعوا .

#### أعود فأقول:

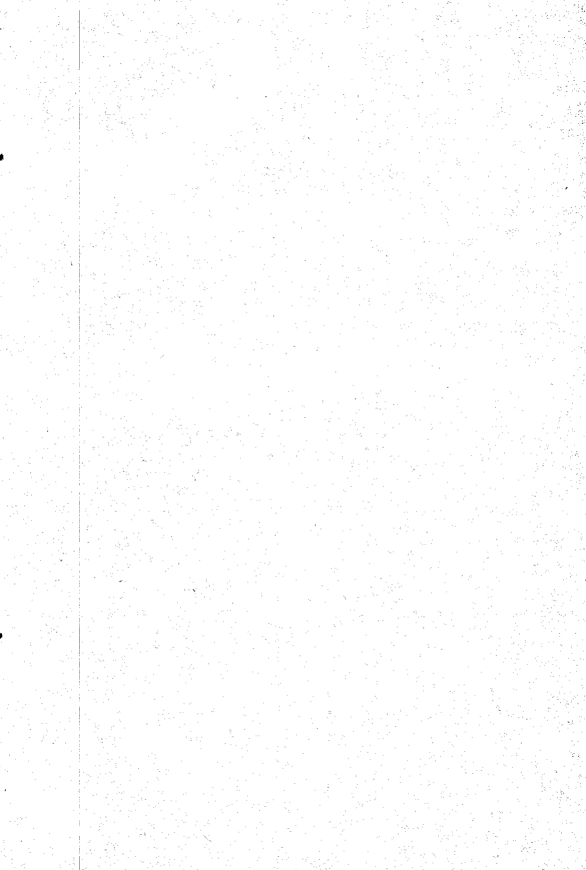
على الرغم من وجود هؤلاء الرواد والعمالقة والمنكرين مان طه حسين استطاع أن يكون أول حائز لجائزة الدولة التقديرية للآداب في مصر .. قبل العقاد .. وقبل محمد كامل حسين .. وقبل آخرين .. لم يأخذوها .. أو أخسذوها .

ثامنا — أن مساعدة الفرنسيين لطه حسين في أخذ شهادته خصوصا بعد زواجه من فرنسية — شيء عادى جدا يحدث كل يوم لا أجد صعوبة في قبوله . بعد أن عشت في بلاد الغربة سنين طويلة ورايت بأم عيني أمثلة كثيرة تشيه حالات طه حسين . .

فالغرب يعتبر زواج العربي من غربية مكسبا ادبيا وثقافيا واخلاقيا له . . أي تعطى الشهادة \_ لتسلط عليك الأضواء كلها كأحد عمالقة العصر . .

والله الموفق وعليه التوكل وهو ولينا وحده ونصيرنا وحده وهو الهادى الى سواء السبيل .

الدكتور - جمال حماد قسم الأمراض العصيية والنفسية جامعة ليفربول - الملكة المتحدة - بريطانيا



# هل هو حقاً عميد الأدب العربي ؟ خلفيات ووقائع يجب أن تكشف في حياة الدكتور طه حسين

اننى مؤمن تماما انه من اشق الأمور ان يتبسل الناس الراى الآخر في انسان عاشوا السنوات الطويلة يسمعون اسمه مقترنا بالإكبار والإجلال والدوى . دون أن يكون من شأن عملهم وطرونهم أو دراساتهم الكشف عن خلفيات هذه الشخصية ومعرفة الخيوط الاستعمارية التى تحرك بعض الممثلين في المسرح الكبير وتلقى عليهم الأضواء وتستطيع بالجهد والالحاح المستمر أن تثبت في النفوس والعقول مسلمات كاذبة .

ولست أعتقد أنه من المفروض أن تسلم النفس الانسائية قيادها لفكرة ما الا بعد أن تستوثق تماما من أنها الحق غاذا استوثقت كان عليها أذا كانت حقا قادرة على بلوغ الكمال أن تنتقل الى ضوء الحقيقة وألا تصر على ما كانت تؤمن به من باطل أو من أمر لم تكن تكشف حقائقه .

وطه حسين حين نقلنا تلك النصوص التي اوردناها عنه لم نكن نقصد الى اتهامه بما وصف بعبارة ( اللصوصية ) فتلك كلمة لم ترد على تلمنا ولا يعرفها العاملون في مجال دراسات الفكر والأدب ، ولقد كان على كاتبها أن يفكر كثيرا قبل أن يكتبها لان الذين يشتغلون بالفكر والادب يستعملون الفاظا وعبارات سمحة مهما كانت قسوة الاتهام .

وما أوردناه ؛ انما جاء على السنة اناس أحياء لهم مكانتهم في عالم الفكر والأدب فالدكتور محمد صبرى السربوني لا يزال حيا يرزق أطال الله عمره وقد كان زميلا للدكتور طه في السربون وما نقله عنه الأستاذ أحمد حسين أنما نشر في مجلة أدبية معروفة تصدر في القاهرة.

وما نكره الاستاذ عباس خضر امر لا سبيل الى القول بأنه باطل النسبة اليه أو باطل النسبة الى الاستاذ الهلباوى زميل طه حسين في الازهر والرجل الذي جاهد طه حسين سنوات طوالا على صفحات جريدته وهذا أيضا

نُشر في مجلة الثقافة التي تصدر في القاهرة فكيف يمكن أن يثار الشك حول هذه الوقائع وهي لا تزيد الحقيقة المعروفة عن طه حسين في عشرات الوقائع الأضوءا جديدا ، مستحدثا نشر اخيرا بعد أن مات طه حسين وكان يكمم الكثير من الأنواه . ولكن هذا أيضا ما نشره الدكتور عثمان أمين في محلة ( الثقافة العربية ) حين أشار الى أن طه حسين لم يفهم ديكارت وما أورده عنه لا يمثل حقيقة مفهوم نظرية ديكارت الفلسفية . . ومعنى هذا أن القاعدة الأساسية التي اعتمد عليها طه حسين في بحثه الذي أحدث الدوى الشديد عن الشعر الجاهلي قام على غير أساس علمي صحيح . . أما ما أشار اليه الشيخ عبد المتعال الصعيدي في حينه ونشرته الأهرام عام ١٩٢٦ عن أن ما أورده طه حسين أنما نقله عن كتاب جرجس صال فذلك أمر لا سبيل الى انكاره لان كتاب جرجس صال موجود في الأيدي ومطبوع في مصر ، فضلا عما أورده الدكتور ناصر الدين الأسد من نصوص عن النظرية التي ادعاها لنفسه طه حسين وقد سبقه بها المستشرق اليهودي (مرجليوت) ونشرها في احدى المجلات الأدبية الفرنسية التي تصدر في الجزائر ، وتلك امور معروفة في محيط الأدب لا توصف بغبارة ( اللصوصية ) الكريهة التي جاءت على لسان الأح الطبيب الذي حاول الدفاع عن طه حسين بغير أن تكون في يده الأسلحة الصحيحة .

وقد وصلتنى كلمته بعد وقت لتأخر وصول جريدة الندوة الى القاهرة واذا كانت هذه الوقائع قد اذهلت الذين خدعوا فى طه حسين وظنوا أنه بحق عميد الأدب غان هناك من الوقائع المؤيدة بالوثائق ما يؤدى الى ما هو أشد من الذهول ، وما يجعل الدغاع عن مسالة النقل أو التأثر ( وهى العبارات الكريمة التى نستعملها بديلا لكلمة الطبيب غير الموفقة ( اللصوصية ) شيئا لا قيمة له ) .

وذلك هو ما يكشفه كتابنًا الذي يصدر هذا الشهر في القاهرة :

( طه حسين . حياته وفكره تحت ضوء الاسلام ) .

اتنى اعذر الذين يزعجهم كشف خبيئة الرجل ، ولكنى كنت أرجو منهم اذا كانوا يطلبون الحقيقة أن يسالوا عن البراهين والأدلة والوثائق على ما يظنون أننا ندعيه ماذا ثبت لهم ذلك كان عليهم انصاما من النفس واقرارا بالحق واذعانا لأمر الله :

ان هؤلاء الذين لم يشهدوا هذا التاريخ ولم يعايشوا هذه الوقائع معنورون ، فقد سمعوا باسم رنان وشهرة مدوية وطبل قوى الرنين دون أن يعرفوا ما وراء ذلك ، فاردت أن أكشف لهم هذا الخلفيات وهذه المواقف بالحق ، ليتعرفوا عمن اطلق عليه « عميد الادب العربى » ولهم فى ضوء هذه الوقائع أن يحكموا . .

هل يمكن أن يكون مشل هذا الكاتب عميدا للأدب الذي يزدريه ويتعقبه أو قائدا الأمة هو ملكر لماهيمها لا يدين لها بولاء أو مفكرا لا يثبت اى شيء ويثير من حوله الشكوك والسخريات والأحقاد .

كيف يمكن أن يكون موضع القيادة وموضع الثقة من يقول « أن الانسان يستطيع أن يكون مؤمنا وكافرا في وقت واحد مؤمنا بضميره وكافرا بعقله ، فأن الضمير يسكن الى الشيء ويطمئن اليه فيؤمن به » هذا مفهوم كنسي غربي مسيحي يرفضه الاسلام وينفر منه ، ذلك أن الاسلام هو دعوة التوازن بين الروح والمادة والعقل والقلب ، دين الطمأنينة والسكينة الروحية والالتقاء بين القيم على هدى وبصيرة .

ولم يكن يتصور أولئك الذين دعوا الى انشاء الجامعة ان يعود طه حسين من وراء البحار لينشر في أنحائها آراءه المصادمة لنصوص القرآن والاسلام ويدعوا الى المجون مصورا في طائفة من الشعراء الزنادقة ، ولم تكن هذه الآراء الا آراء المشرين الداعين الى هدم مقومات هذه الأمة ودعائم فكرها .

ولقد هوجم طه حسين منذ اليوم الأول الى اليوم الأخير ، لم تتوقف حركة اليقظة عن متابعته وكشف شبهاته وتزييف آرائه ودحر مخططه ولعل اعجب الأمور يوم قصد مكة وطاف بالبيت مع جماعة اللجنة الثقافية للجامعة العربية ولست أدرى كيف وقف الرجل الذى أنكر وجود ابراهيم واسماعيل والممتهما للكعبة ، كيف وقف أمام الكعبة .

وفى وقائع حياة طه حسين ما يكشف تلك الخلفيات التى تدل على اتجاه الريح .

ويقول طه حسين في كتابه من مذكرات طه حسين ص ٢٠٣ الذي أصبح من بعد ( الأيام : الجزء الثالث ) :

أقبل من ضحى ذلك اليوم على استاذ تاريخ القرون الوسطى وكان من أعظم اساتذة السربون قدرا هو الدكتور شارلى ديل غاذا الاستاذ قد كتب على أوراق صغيرة أسئلة كثيرة وضعها أمامه وجعل الطلاب كلما اتبل واحد منهم على الاستاذ يرمقونه ويرقبون ما يسعفه به الحظ ، ويقبل صاحبنا (أي الدكتور طه) ترافقه زوجه فاذا اخذت ورقة ودفعتها الى الاستاذ . . نظر فيها ثم ابتسم ثم قال في صوت عذب :

ـــ لقد اسعدك الحظ بمرافقة هذه الآنسة ، حدثنى اذن عن الامبراطورية العربية أيام بنى أمية ، وما أرى الا أنك تعرفها .

واندفاع الفتى في حديثه لا يلوى على شيء حتى وقفه الاستاذ قائلا:

\_ حسبك نقد ظفرت بالدرجة العليا .

هذا ما سجله طه حسين وهذا ما دعمه ألى النجاح ورقة ربما قالت فيها السيدة للأستاذ : إن هذا هو الرجل المرجى في مصر لحدمة الثقافة الفرنسية ، وربما قالت له شيئا آخر .

واذكر يوم أصدر الشعر الجاهلي وسارت المظاهرات الى سعد زغلول تطالب براسه فقال سعد:

ان مسألة كهذه لا يمكن أن تؤثر في هذه الأمة المتسكة بدينها هبوا أن رجلا مجنونا يهذى في الطريق نهل يضير العقلاء شيء من ذلك . أن هذا الدين متين وليس الذي شكك نيه زعيما ولا أماما حتى نخشى من شكه على العامة فليشك ما شاء : وماذا علينا أذا لم يفهم البقر .

ومن يومها انطلق طه حسين تحت اسم الرحمة لرجل كنيف او التجاهل لرجل يهذى ، ولكن طه حسين كان يقطع الطريق من مرحلة الى مرحلة مؤثرا في المناهج الجامعية ثم المدرسية وفي مناهج الثقافة والأدب والتاريخ والفكر جميعا ، ففي كل ما تناوله سموم مدسوسة وآراء للاستشراق منشورة ، وشبهات مثارة وشكوك منطلقة وكتب تدرس في الجامعة تتناول الاسلام والرسول بعبارات فاحشة وحفلات رقص في الجامعة وفي بيوت الطالبات وشعار فرعوني للجامعة والاحتفال برينان عدو الاسلام ،

وبعد هذا كله يكتب طه حسين عن نفسه فيقول :

« انى اعرف نفسى اكثر مما يعرفها غيرى ، وان الذين ينتقدون ويعيبون ويشبهرون لا يعرفون من عيوبى الا اقلها » .

نعم: لا يعرفون مثلا قصة صلته بالكنيسة في فرنسا وهي قصة مشهورة رددها كثيرون في صحف مكتوبة ومحاضرات منشورة و ولا يعرفون ذلك الولاء الخفي للصهيونية الجائم وراء النصوص والكلمات وانكار ابراهيم واسماعيل ثم دار الكاتب المصرى وماوراء الصهيونية من شيوعية في دعوته الى تصوير مؤامرات القرامطة والزنج وغيرها على انها حركات عدل وحرية .

وآراء بعد ذلك مسروقة ، أخذها من هذا المستشرق وذاك وقال أولياؤه انه ألقى بذرة الحرية ولو قالوا : انه ألقى بذرة الشك لكان تصورهم أعمق للأدب الذي كتبه طه حسين والذي يقوم على عبارات :

( لست ادرى ، ما اظن ، يخيل الى ، احسب أن كذا ) وكل نتها طه حسين يسير في هذا الاتجاه الذي يشكك في كل قائم وحق وموروث ولا يقرر شيئا ما حتى عده بعض الباحثين زعيما للشاكين والمشككين .

أمران خاص فيهما طه حسين لحساب الصهيونية :

١ ــ انكاره ذهاب ابراهيم واسماعيل الى مكة وبناء البيت .

٢ - انكاره شخصية عبد الله بن سبأ اليهودى راس الفتئة في تصة عثمان .

وفي الجامعة ووزارة المعارف قال الكثيرون : لقد انتهى عهد دنلوب وبدأ عهد طه حسين .

وحرقت كتبه فى دمشق وقامت المظاهرات فى القاهرة وكتب الكثيرون يكشفون زيفه فى عواصم كثيرة ، ولكن قوى الاستعمار والصهيونية كانت تظاهره وتحميه ، ولجأ التغريبيون كلهم الى مفهوم الأصالة العربية والاسلامية الا هو فقد ظلل حريصا حتى آخر أيامه على أن يكون من أولياء الغرب والاستشراق . .

وفى كل معركة كان يدخلها يمئى بالهزيمة وكل مكرة قدمها طاردتها مكرة اكثر منها حقا واصالة وايمانا ، دافع عن الالحاد ودافع عن الفرعونية ودافع عن الشك ونافق الغربيين والأحزاب وهاجم الأزهر والاسلام ، وعارض كل شيء اصيل في افق الفكر الاسلامي وشكك في التراث القديم ووقف موقف السخرية من الدين وعلمائه ، وحمل لواء حضارة البحر المتوسط والأدب اليوناني ووصف بأنه سفير الغرب وادخل الاساطير مرة اخرى الي سعيرة الرسول ، واخذ كل نظرياته من مستشرقين هم خصوم لأمته ووطنه ولاسلام ، اخسذ من ( دوركايم ) رأيه في ابن خلدون ومن ( سانت بيف ) ولاسلام ، اخسذ من ( دوركايم ) رأيه في ابن خلدون ومن ( المتبي الحجاز دعوته الي شعر المجون والغزل العلماني ومن ( بلاشير ) رأيه في المتنبي ومن ( كازانوها ) الصهيونية انكار هجرة ابراهيم عليه السلام الي الحجاز وبناء الكعبة مع اسماعيل وقال انها بالرغم من انها وردت في القرآن فهي اسطورة وانكر القراءات السبع التي جاءت عن النبي صلى الله عليه وسلم .

وبالجملة فأن ابرز وجوه الاضطراب في مفاهيم طه حسين تتلخص فيما يلى :

١ ــ كسر قاعدة ترابط الأدب العربي بالفكر الاسلامي .

٢ ... انقص قدر الرعيل الأول من الصحابة ووضعه موضع النقد وعامله على اسلوب محترفي السياسة .

٣ - وصف القرن الثانى الهجرى وبه جلة علماء المسلمين على اله عسر شك ومجون .

إن الأدب المكتبوف سواء ما بعثه من الأدب العربي القديم
 ( بشار وأبي نواس ) أم من الأدب الغرنسي الذي ترجمه .

٥ - حمل على الاسلام من خلال الأزهر ، دعا الى الفرعونية ودعا الى الفاء التعليم الديني .

٦ - انساع الاسطورة في السيرة النبوية ،

٧ - عمد الى تدمير الشخصيات الاسلامية اللامعة : وفي مقدمتها ابن خلدون والمتنبى .

۸ — حاول تتبيع الأدب العربى للأدب اليونانى وتتبيع الفكر الاسلامى
 للفكر الغربى .

اعتمد مصادر زائفة وناقصة مثل كتاب البلاذري في عبد الله بن سبأ والأغاني في وصف القرن الثاني الاسلامي بعصر الشك والمجون.

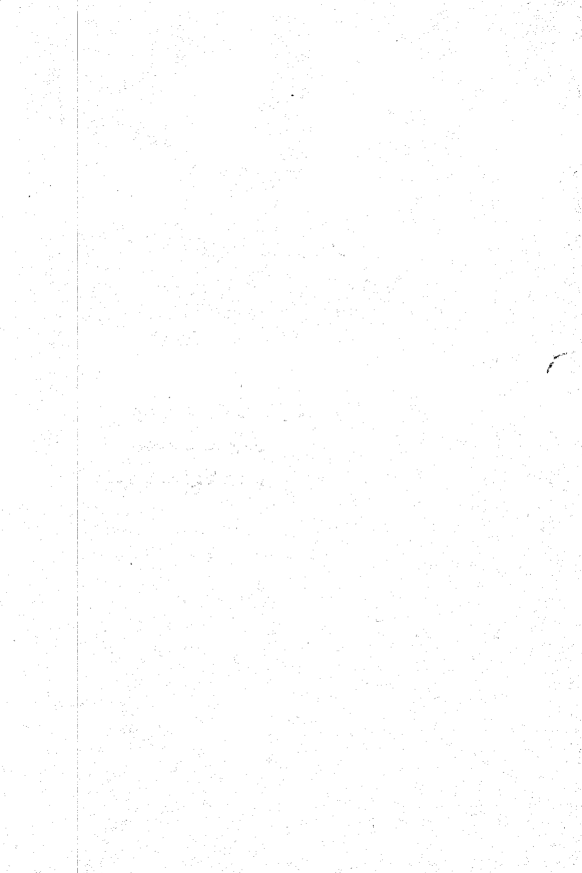
- ١٠ تبعيته الظاهرة التي يفاخر بها للاستشراق والتبشير والتغريب
  - ١١ موقفه بالمتابعة من الصهيونية العالمية .
- ١٢ سوء موقفه من أساتذته وزملائه وطلبته وتجريحهم ونقدهم .

تلك خطوات عامة اردنا بتقديمها ان نقول للذين يظنون ان ما نكشفه عن طه حسين هو من قبيل التجنى او التزيد ، ان الأمر اخطر مما يظنون وان الشهرة المدوية والكلمات التى تجرى على الألسنة والصحف يجب ان لا تؤخذ مأخذ الحقيقة مهما كان قائلها علو شهرة او مكانة ، وان الأسلوب الصحيح لفهم الناس وفهم القادة لهذه الأمة يجب ان يخضع لمنهج القرآن وأسلوب الاسلام الذى عرف به رواة الحديث والمؤرخين والأعلام وهو منهج « الجرح والتعديل » وعلى كل من تلوذ به ثلمة او شبهة ما ان نقف منه موقف التحرز والتحوط حتى نكشف ما وراء نحلته وهواه ، ولقد دخل على المسلمين أن العصر الحديث شر كثير نتيجة الانخداع بالاسماء الرنائة والشهرة الزائفة في العصر الحديث شر كثير نتيجة الانخداع بالاسماء الرنائة والشهرة الزائفة ولكنهم الآن أصبحوا أكثر قدرة على فهم الدخائل وأكثر عمقا على تبين الحقائق التى خدعهم بها الاستعمار والصهيونية والماركسية طويلا وراء « لافتات »

# الباب الحادى عشر

ياشباب الإسلام

- ١ ـ يا شباب الاسسلام
- ٢ الشباب المسلم مدعو للوعى لما يقرا
  - ٣ مسئولية أصحاب الاقلام
  - ٤ ــ لا بد من نهضة اسلامية



# يا شباب الاسلام

أن الشباب اليوم: يسال عن الطريق الصحيح .

ولا ريب أن تساؤله هذا في حد ذاته دليل على الرغبة في التماس وجهة الخير والاصالة والضوء الكائشف حين يرى تتسعب الطرق واختلاف الدعوات التي توجه اليه ، منها ما يدعوه آلى الانطلاق الكامل ومنها ما يدعوه الى الانطواء الكامل ، وهو لن يجد الأمن والسلامة والضوء الحقيقي الذي ينير البصر والبصيرة آلا في ظل مفهوم الاسلام فالاسلام دعوة تحرر واستجابة جامعة بين الرغبات المادية والأشواق الروحية ، صادرة عن الايمان بالتكامل الجامع بين النفس والجسد والعقل والقلب ، والدنيا والآخرة ،

ولا ربيب أن مفتاح الأمر كله أن يعرف شبابنا ما هي مهمته في الحياة ، التي خلق من أجلها الانسان ، وتساءل عن ما هي أمانته ومسئوليته وجزاءه الدنيوي والأخروي .

ان الهدف الأساسى: هو أن يكون الأنسان المؤمن بالله عاملا نافعا فى بناء المجتمع الربائى الذى يحل ما أحل الله ويحرم ما حرم ، وأن يكون مقتنعا تماما أن هذه الحياة الدنيا مسئولية وتبعة ، وليست لعبة أو منطلق أهواء ورغبات كما يحاول بعض كتاب القصة أن يقول ذلك عن باطل مجلوب من مجتمعات أخرى ، وأن يؤمن بأن الدين الحق الذى أنزله الله تبارك وتعالى هو طريق هداية للانسان حتى لا ينطلق مع رغباته وأهوائه ، وليعرف حقيقة طبيعته البشرية ومهمته فى الحياة من أجل الدنيا نفسها ، لتكون محصلة خير ، تصلح به الدنيا وتهيىء لصاحبها أن يكون قادرا على اقتحام المرحلة التالية لهذه الحياة ، وهى الحياة الأخرى : الكبرى : الحياة فى دار الخلود،

وليس معنى هذا أن ننصرف عن هذه الحياة ، ولكن معناه أن نعمل فيها بروح الايمان والتساند والاخوة والجماعة وتقدير المسئولية في سبيل رفع البناء مع حقنا الكامل في كل معطياتها مع تحقيق كل نوازع النفس في الطريق السليم الذي رسمه الدين حماية للانسان من تدمير نفسه بالانطلاق المندع أو بالانصراف المطلق ، فقد أشار القرآن الكريم الى أن هذا الذي الحله الله للانسان لا يجوز الانصراف عنه ، كذلك ، فان هذا الذي حرمه الله لا يجوز اقترافه ، وقد أباح الله تبارك وتعالى كل شيء ما عدا أشياء

تليلة جدا لا تنقص الانسان شيئا اذا ما تجاوزها ، وفي كل ما احله ، جعل له السلوبا تائما على الاعتدال والكرامة والخلق حتى تكون العلائق بين الانسان والانسان والانسان والجتمع ، طيبة كريمة بعيدة عن الصراع والخصومة والاحقاد ، وهي من ناحية اخرى تعمل على حماية هذا الكيان البشرى الضعيف من أن تتحطم على صخرة الأهواء والشهوات ، كما تقيه الوقوع في برائن الاضطراب والتمزق والاحساس بالفربة أو الغثيان .

اذن فهى حرية مضبوطة ، لها اطارها الواسع ، وحركتها الطليقة الى حدود وضوابط تحمى الفرد من الخطر وتحمى المجتمع نفسه من أن ياخف أحد ما ليس له وما هو من حق الآخرين ثم أقامة علاقة سليمة بين مختلف أجزاء المجتمع . تلك هى أهداف الاسلام في رعاية الشباب : أعطاه اسلوما للحياة ليس عشوائيا ولا تحكمه الأهواء ثم أعطاه مفاتيح الفهم الواسسع لحياته ولمجتمعه وللكون وللحياة ، ولهذا الوجود كله منذ براه خالقه الى يوم تقوم القيامة وتبدأ الحياة الأخرى التى يحاسب كل أنسان فيها بما قدم في هذه الحياة ويجزى بالجزاء الذي يستأهله نعيما أو عذابا .

٢ - ومن هذا فان تلك التيارات التي تهب على الشباب يجب أن تواجه في حرص ويعظة وأن ننظر اليها نظرتنا آلي شيء غريب والمد ، غلا هي من منطلقات مجتمعنا ، ولا هي مرتبطة بظروننا ، ولا صادرة من عقائدنا ، ولا نابعة من فكرنا ولا تاريخنا ، ولا من قيمنا ، ولكل أمة تاريخها وعقائدها وأسلوب حياتها الذى شكلته قرون طويلة وتحديات مختلفة ولكل امة محاولتها في علاج مشكلاتها وتحدياتها ، وقد اختار الغرب هذه الأيدلوجيات والنظريات في مواجهة ظروفه ، فهل حققت نتائج صحيحة ، وهل اسعدت شبابه وهل ردت اليه الأمن والطمأنينة وسكينة آلتلب . وهل كشفت أمامه طريق الخير وهي من صنع يده ومن تجار كبار عقلائه وغلاسفته . الواقع : انها لم تفعل ، ودليلنا أن أزمة الشباب مع تحديات مجتمعه وحضارته لا تزال قائمة ، ولا تزال متأججة ، وهي تزداد كل يوم سوءا ، اذن مالطريقة التي حاول الغرب أن يعالج بها قضاياه لم تحقق له شيئًا ، بل نستطيع أن نقول أنها عجزت عن احلال الأمن والسكينة في النفس أو تقضى على التمزق والغربة التي يقاسي منها هذا الشباب ، وإذا كان ذلك كذلك فكيف تصلح هذه الطرائق لنا ، وهي لم تنجح في بيئتها من ناحية ، وتختلف مع ظروننا وعقائدنا من ناصة أخرى .

وهنا يجب أن يعرف شبابنا أن هناك توى غاصبة تختفى من وراء طرح هذه القضايا ونقلها من بيئة الى بيئة أخرى ، أن من وراء ذلك توى ترغب فى تدمير الأمم وتحول دون نهضة أمة المسلمين بالذات وأنى لأرجو أن يقرأ شبابنا بروتوكولات صهيون ، وغيرها من كتابات كشفت عن هذه المخططات ، ونضحت هذه المحاولة الخطيرة التى ترمى الى تدمير الشباب لأنه هو رصيد أمته ومجتمعه للجيل القادم ، فاذا دمر هذا الشباب استسلمت هذه الأمة للنفوذ الأجنبى الذى يحاول أن يلتهمها غلا يجد طريقة الا فى هدم مقدراتها فى نفوس الأجيال القادمة علينا أن نعرف هذه الحقيقة الحاسمة خقيقة الخطر الذى يكمن من وراء التيارات الوافدة وأن نؤمن بأنه ليس

هناك دفاع في مواجهة هذا الخطر غسير ذلك الطريق الذي يرسمه الدين الحق لإضاءة الساحة أمام النفوس المسلمة وليس هناك من حماية الا المعرفة الكاشفة ، والتعرف الصادق على هذه الأخطار والحذر منها .

ولكن : ليس كل ما يفد الينا خطر ، فان هناك اشياء كثيرة نافعة وصالحة لكى ننمى وجودنا ولكن كل ما يترجم يجب ان ينصهر فى بوتقتنا فيزيدنا قوة ولا يكون مصدرا لهدم شخصيتنا .

على اساتذتنا عندما يترجمون أنا قصة أو كتابا أن يقدموه بمنهج واضح يبدأ في النقطة الأولى من فكرنا ويكشف وجهة النظر الأخرى ومدى التتائها واختلافها في صميم قيمنا ، فنكون على بينة من أنها نظرية مفترضة وليست حقيقة مسلما بها ، لا بد من أضاءة الطريق أمام شبابنا في كل هذا الركام الضخم الذي يترجم الينا ولنعلم أننا في حاجة ألى العلم والتكنولوجيا وحدهما أما أسلوب العيش وعلوم الانسانيات فأن لنا منهجنا الذي هو المثل الأعلى للفكر الذي تتطلع اليه الانسانية .

٣ ـ أما الفتاة المسلمة غانها تستطيع اذا فهمت رسالتها الحقة التى تتفق مع طبيعتها وغطرتها وما أعدت لكى توفق فى حياتها ، عليها وعلينا جميعا أن لا نكسر أحكام ديننا فى سبيل ارضاء متطلبات العصر ، ولكن علينا أن نوائم بين متطلبات العصر وبين ضوابط المجتمعات الربانية الحامية للأفراد والجماعات من خطر الانهيار والتمزق والتدمير ولتعلم فتاتنا المسلمة أن تعليمها هو من أجل رسالتها ومن أجل الغاية الكبرى وهى بناء البيت ورعاية الزوج وتنشئة الأجيال ، وأن هذه الغاية مقدمة على كل غاية ، بل ولا يجوز التضحية بها لأى غرض بل يجب التضحية بكل غرض فى سبيل حماية هذه الغاية الكبرى .

وعليها أن تعرف كيف تختار رفيق الحياة فيمن يتقدم اليها وأن تكون مقاييسها هي مقاييس الايمان الذي يحميها من كل باطل وزيف وضلال ووان عمليات التعرف يجب أن تظل تحت مظلة الاسرة ومع الأهل الذين يعرفون أكثر والذين جربوا وأن يتم ذلك باسم الله وفي حدود ما أهل الله .

وبينما اكتب هذا يصلنى كتاب الأح الجليل الاستاذ احمد محمد جمال من اجل الشباب ــ فأجد هذا الالتقاء الواضح بيننا ــ ذلك لاننا نصدر من نبع واحد هو الاسلام الدين الخالص الذى يجمع بين المسلمين على مفهوم صادق لا يتخلف .

#### مصابيح على الطريق

### البيروني حقق مسالة علمية وهو على فراش الموت :

لا تزال صور التاريخ الاسلامي تكشف عن عظمة هدده الأمة وتقدم مدرات عالية من هذه النماذج: هذا الرجل العظيم هو البيروني .

روى ياقوت بن النيسابورى أن قاضيا من أصحاب أبى الريحان البيروني قال : دخلت على أبى الريحان وهو يجود بنفسه وقد حشرج نفسه وضاق صدره فقال لى في تلك الحال :

- كيف قلت لى يوما شيئا عن حساب المبرات الفاسدة ؟.

قلت له اشفاقا عليه : أفي هذه الحالة ؟.

قال لى : يا هذا ، اودع الدنيا وانا عالم بهذه المسألة . الا يكون خيرا من أن أخليها وأنا جاهل بها .

فأعدت ذلك عليه وحفظه وعلمني ما وعد .

وخرجت من عنده وأنا في الطريق سمعت الصراخ.

ذلك هو البيروني العالم المسلم الذي عرف بأثره الضخم الذي تركه في علم النظائر والذي ما زال حتى اليوم باقيا فضلا عن كتابه عن الهند الذي ظل مرجعا يستقى منه الكتاب والمؤرخون اكثر من ثلاثمائة عام .

كان طبيبا وملكيا ورياضيا وجغرانيا ومؤرخا وعالما بالطبيعيات وله مشاركة معالة في الفلسفة والعلوم اللغوية والأدب والشبعر والفقه .

كما عرف بتعدد فنون العلم وبالساهمة في تقدم هذه العلوم .

عاش للعلم منصرفا الى التصنيف ، قيل أنه كان لا يكاد يفارق القلم يده والنظر عينيه والفكر قلبه . وقد حرص على قراءة ثقافات الأمم الأخرى من مصادرها الاصلية دون الاعتماد على الترجمات . ولذلك درس السريانية والعبرية والسنسكريتية يقول ياتوت أنه ذكره في الأدباء لأن الرجل كان ادبيا لغويا له تصانيف في ذلك . أما سائر كتبه في علوم النجوم والهيئة والمنطق والحكمة فانها تفوق الحصر ، رأيت فهرسها في وقف الجامع في نحو الستين ورقة وبخط مكتنز . وقد عرف من بعد أن كتبه تبلغ بين مطبوع ومخطوط مائة وثمانين كتابا .

### ويقول عنه لويس ماسنيون:

لقد غهم البيرونى تمام الفهم الدور العالمى للغة العربية بوصفها بين اللغات السامية — أهم لغة حضارة — وادرك مقدرتها على التركيز والتجربة وتراكيبها عن طريق الاشتقاق بدلا من الزوائد وقيمتها في توحيد المتكلمين بها

ويتول عنه ارثر ابهام بوب : البيروني من ابرز العقول المفكرة في جميع العصور ، يتميز بالصفات الجوهرية التي تخلق العالم ، وانه لفي الامكان تجميع عدد كبير من الاقتباسات عن مؤلفات البيروني كتبها منذ الف سنة وهي تستبق كثيرا من المناهج والمواتف العقلية التي تفترض اليوم انها حديثة .

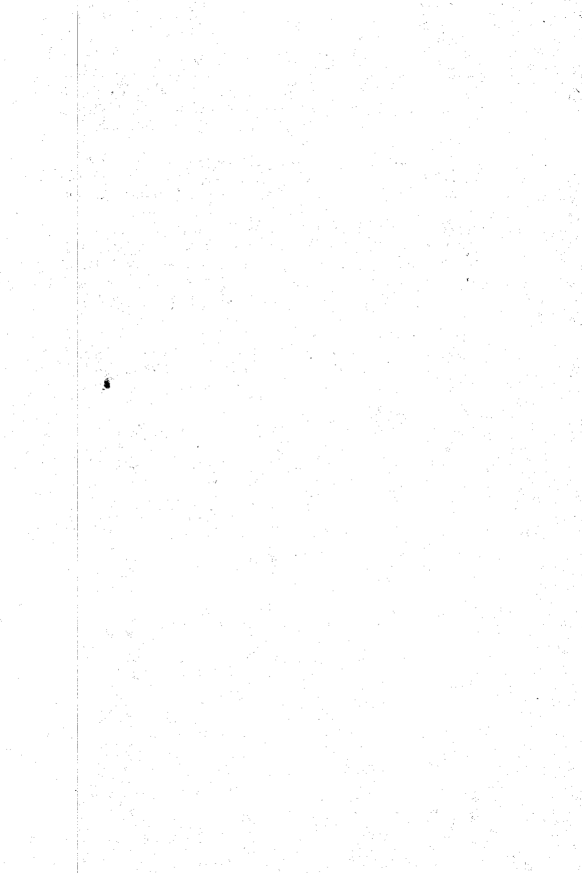
هذا شيء من رأى العلماء والباحثين في هذا العلامة الاسلامي الكبير الذي ظل تاريخه وفضله محجوبا الى عهد قريب حتى كشف عنه الباحثون الادبيون: ولد في ضواحي خوارزم — سبتمبر ١٧٣ م — ورحل الى جرجان في شبابه والتحق ببلاط أمرها قابوس بن وشمكير الملقب بشمس المعالى وقد اتصل الود بينه وبين ابن سينا.

الف كتابه \_ الآثار الباتية من القرون الخالية \_ واهداه الى شمس المعالى: الكتاب يبحث في تقاويم الأمم القديمة وأعيادها ومواسمها ومقارنة ذلك بعصر المؤلف .

عاد الى خوارزم فعاش فى بلاط أميرها أبو العباس المأمون بن محمد ، ثم لما استولى محمود سبكتكين على خوارزم أخذ فى الاسرى ثم استبقاه السلطان لعلمه وأخذه معه الى بلاده ، ودخل أبو الريحان الهند مع السلطان فى فتوجه فى تلك البلاد التى استمرت الى عام ١٢٠٤ وكائت فترة أقامة السرونى فى بلاط عزنه أبرز فترات نشاطه العلمى وأكثرها انتاجا ،

بحث في كتابه \_ الآثار الباقية \_ الذي ترجم للانجليزية عام ١٨٨٧ عن الشهر واليوم والسنة عند مختلف الشعوب والأمم القديمة من آشوريين ويونانيين الى وقت البيروني وهو أول مبحث للاشهر الفارسية والعبرية والروحيفة والهندية والتركية بين كيفية استخراج التواريخ بعضها من بعض .

\* \* \*



# الشباب المسلم مدعو للوعى لما يقرأ

وددت أن أضع كتابا عنوانه ((قبل أن تقرأ )) أوجهه لشبابنا المسلم ليكون حذرا من كل ما هو مكتوب ومذاع ومنشور سواء أكان صحيفة أو كتابا أو مسرحية أو غيلما سينمائيا ، أن علينا أن نعرف خلفيات ما نقرا مما يعرض علينا وأن تكون لنا أرضية في الفهم والأصالة تقوم على معرفة التحديات الحقيقة التي تواجه مجتمعنا أليوم وما زالت قائمة بالرغم من التحرر ألذي شهده العالم الاسلامي من النغوذ الاستعماري ، ذلك أن هناك نفوذا فكريا وثقافيا ما زال مستمرا في ثنايا التعليم والثقافة ،

غطى شبابنا المسلم أن يكون واعيا لما يقرأ ، وأن لا يغرينه بريق الكتاب أو لممان الاسم من الخضوع له قبل أن يعرف مدى اسلاميته وأصالته ومدى صلته بأمتنا وديننا وعقيدتنا ، أننا يجب الا نضع ثقتمًا الا في الفكر الأصيل .

ان هناك توى كبيرة تطرح فكرها وتنفث سمومها تحت أسماء مغايرة ، فشبابنا في حاجة الى ضوء كاشف يهديه ، انه ينظر فيرى هذه الكتب مكدسة في كل مكان مترجمة أو مؤلفة ، كتابها مسلمون أو عرب أو أجانب فيقرؤها دون أن يلتفت الى الغاية أو الخلفية ويظن أن ما يقرأ هو صحيح أو هو حق كل الحق فيأخذ به وهذا هو مصدر الخطر .

لقد دخل الى فكرنا زيف كثير وفرضت مسلمات كثيرة نحن في حاجة الى أن نعيد النظر فيها .

« نحن نعرف الرجال بالحق ولا نعرف الحق بالرجال وهذا أعظم منهج يضيىء لنا الطريق » .

ان علينا أن نعرف أن أمتنا تقع في مكان الصدارة من العالم كله ، ولذلك فهي مطهح الغزاة من قديم ، ونحن نعيش اليوم الغزوة الصهيونية بعد غزوة الاستعمار ، ومن قبل جاءت موجة الحروب الصليبية وحروب الفرنجة ، كل يقنعنا بصدق الوصية التي دعانا اليها رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن الجهاد ماض الى يوم القيامة وأن المواجهة لن تتوقف بين أهل الاسلام وبين خصومه وأن علينا أن نكون مرابطين الى يوم القيامة ندفع عن أرضنا وقيمنا وعتيدتنا .

يجب أن نقف موقف الحذر من كل ما تلقيه البنا المصادر الغربية والوائدة القد خدعنا بأسلوب الفرب في الحكم والتربية والاجتماع وجرينا وراء التجربة الغربية حتى نهايتها وعندما اخذنا في تحطيم هذا القيد اصبحنا على طريق الأصالة : طريق الجهاد طريق الشريعة الاسلامية والتربية الاسلامية ، لقد من المسلمون من قبل بمثل تجربتنا وائتصروا فيها حين التمسوا الأصالة واستمسكوا بالشريعة الاسلامية ، وعلينا أن لا تحتوينا المذاهب والأيدلوجيات وعندنا منهج القرآن الجامع الذي لا ينحرف ليس هو مذهب الفلسفة ولا المعتلنية ولا الجبرية الصوفية ولا الحدس الوجداني كل ذلك ركام باطل جددته الباطنية والمجوسية والشعوبية واعادت صياغته من جديد لتضرب مفهوم التوحيد الخالص .

ان علينا ان نعرف تبل أن نقرا من نقرا له وما هو هدفه وما غايته ، وأن نحذر من الفكر الوافد لانه ليس فكر أمتنا ولا يمثل قيم مجتمعنا .

### يا أمة محمد :

### الحديث مع الشيخ عبد الحميد كشك ذو شجون:

يا أمة محمد أن محاولة المقارنة بين الأسلام والشيوعية أنما في نوع من الجدل العقيم الذي ينبغي أن يعف عنه المسلمون أذ لا سبيل المقارنة على الاطلاق بين الأسلام والشيوعية . . فالأسلام عقيدة ومنهج الهي نزل به الوحى المعصوم .

بينما الشيوعية مذهب مادى الحادى نادى به بشر يكفيه جهلا وظلما انه لا يؤمن بالله وانا نحذر من الانسياق وراء ما يرفعه اعداء الله من شعارات كاذبة وما ينطقون به واريد به باطل . فالاسلام وحده هو العدالة التى نادى بها الرسول عليه الصلاة والسلام حينما قال :

« ما آمن بی من بات شبعان وجاره جائع » .

#### يا أمة محمد :

ان المجتمع الاسلامي المعاصر قد تعرض لنكسة حضارية واخلاقيسة توشك أن تدمره وأن هذا المجتمع يقف الآن أمام خيارين لا ثالث لهما الما العودة الى الله وأما الاندفاع الى الهاوية أن الاسلام وحده هو القسادر على مواجهة مشكلات العالم وأن المناهج الوضعية جميعها قد اثبتت الملاسها ولم تخلف وراءها الا الخراب وعلى المفتونين بالغرب أن يذكروا أن برنارد شو من أكبر مفكري الغرب هو الذي قال : لو أن محمدا بن عبد الله موجود بيننا لحل مشاكل العالم ريثها يتعاطى منجانا من القهوة .

ان المجتمع الاسلامي اليوم في حاجة الى القدوة الحسنة وانه لن تكون هناك تيادة صحيحة الا اذا كانت في نفس الوقت قدوة ، ولن تصل الكلمة

الى القلب الا اذا تطابقت مع السلوك والا ادى ذلك الى نوع من الانغصال الشبكى العنيف الذى يؤدى بالمجتمع الى اضطراب نفسى وتعزق .

يا أمة محمد ، يا خير أمة اخرجت للناس ما لى أراكم والحيرة تعصف بكم والقلق يعزقكم تتلفتون يمينا ويسارا ، تبحثون عن مخرج وبين يديكم المنهج الصحيح القادر على أن يخرجكم من الظلمات الى النور .

يا أمة محمد ، لقد جربتم الراسمالية وجربتم غيرها من نظم فما زادكم ذلك الا فقرا وجهلا ومرضا فلماذا لا تجربون الاسلام ، حربوا الاسلام مرة فقد طبقه الخلفاء حتى جمع عمر بن عبد العزيز الزكاة فلم يجد مسكينا واحدا يأخذها فأصدر قراره المشهور بأن من عليه دين فوفاء ديئه من بيت مال المسلمين ، ومن كان يريد العتق فعتقه من بيت مال المسلمين ومن كان يريد الزواج فزواجه من بيت مال المسلمين .

جربوا الاسلام مرة واحدة يا امة محمد دعوكم من قضايا الشرق والغرب وعودوا الى شجرة طيبة تؤتى اكلها باذن ربها شجرة أصلها ثابت ومرعها في السماء .

# 

ان مسئولية أصحاب الأقلام هي من كبرى المسئوليات والتبعات من حيث أنها ترتبط بمواجهة الأخطار التي تواجه الأمم ومن حيث أن الله تبارك وتعالى ((ن والقلم وما يسطرون)) وتعالى وضع مخطط هذا العمل بقولة تبارك وتعالى ((ن والقلم وما يسطرون)) وقوله تعالى : (( أقرأ باسم ربك )) فجعل القراءة والكتابة خالصة لوجهه تعالى وجعل العمل الذي يشتق من القلم والعلم والفكر ربانيا مبرءا من الأهواء وجعل مسئولية البيان من أبلغ مسئوليات الاسلام ألذي أنزل الله بيانه بلسان عربي مبين .

غفرض على من يعلم أن ينقل ما علمه الله الى من لم يعلم من الناس لا يكتم مما يعلم شيئا ، وبذلك تحددت رسالة الكتاب والدعاة والباحثين المسلمين على نفس الطريق الذى سار فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته وحملة العلم عصرا بعد عصر وجيلا بعد جيل ، وشاء الله تبارك وتعالى أن تكون هذه المرحلة التى نعيشها حافلة بالتحديات والأخطار ، وتحتاج الى جهد ضخم مكثف في سبيل مواجهة الاخطار . . هذه الأخطار التى عرفها الاسلام منذ يومه الأول والتى لن تتوقف وقد سجل ذلك الحق تبارك وتعالى في قوله : « ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا » .

ولقد شاء الله تبارك وتعالى للباطل أن يصارع الحق ولكنه لم يأذن بأن يصرعه ، قاله وعد تبارك وتعالى أن يقذف بالحق على الباطل غيدهغه غاذا هو زاهق ، وأن يجد المسلم وجوها عديدة من الخطر والتحدى لابد أن يتصدى لها ويقف أمامها في قوة « خذوا ما اتيناكم بقوة » ويردها عن دينه ومجتمعه « وأن تطع أكثر من في الأرض يضلوك عن سبيل الله » غلا بد من النماس المنابع وعرض كل ما يطرح في أغق الفكر الاسلامي من نظريات ومذاهب وأيدلوجيات وأفدة على ذلك الأصل الأصيل : القرآن الكريم ذلك النص الموثق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، مصدر الضياء الأوحد وصلة الأرض بالسماء وكلمة الله الخالدة الباقية في أعقاب المسلمين حيلا بعد جيل الى يوم يبعثون .

وهو الحق الذي نلوذ به وصدق رسول الله « تركت فيكم ما أن تمسكتم به ابن تصلوا أبدا : كتاب الله وسنتي » ...

والسلمون اليوم على مشارف القرن الخامس عشر الهجرى الذى تهل اضواؤه وتشرق شمسه بعد سنوات معدودة يواجهون خطرين عظيمين خطر يتصل بعقيدتهم وهو خطر المذاهب المادية التي تتصل بثقافتهم وتعليمهم والتي تقدم لهم مجموعة من المفاهيم الضالة المضلة التي تحجبهم عن جوهر المخالص .

وخطر يتصل بمجتمعهم ويتمثل في تلك الاخطار التي تتصل بالشباب والمراة والاسرة والمجتمع والطفل والتي تثيرها تصص ومسرحيات وأغان ، ودعوات ضالة تحاول أن تدمر هذا البناء الاجتماعي الشامخ الذي بناه الاسلام .

والهدف من كل ذلك أن يتحقق لليهودية العالمية السيطرة على العالم كله بعد تدميره اجتماعيا وأخلاقيا ، وأمامنا بروتوكولات صهيون تكشف بوضوح عن هذه المؤامرة الخطيرة والتي تمر الآن بأخطر مراحلها منذ وتعت بلاد فلسطين وبيت المقدس تحت النير الصهيوني والاحتلال اليهودي الذي يحاول أن يدعى دعوى باطلة يقيمها على اسطورة زائفة لاستلاب أرض المسلمين .

ولقد جاء الاحتلال اليهودى الصهيونى مرحلة جديدة من مراحل الامتحان الخطير الذى يواجهه المسلمون العرب . والذى بدأ بالاحتلال الفرنسى البريطانى الذى أوشك على نهايته واستطاع أن يكشف أمام المسلمين فساد الخطة التي كانوا يتخذونها وسيلة للحرية وهى اصطناع اساليب الفرب في العيش والحياة ٤ والتماس مناهجهم في التعليم والثقافة .

وقد تبين اليوم أن هذه التبعية الخطيرة هي التي أذاقتهم بأس الاستعمار : احتلالا وهزيمة ونكسه خلال أكثر من ثمانين عاما تقلب المسلمون فيها بين مناهج الديمقراطية الغربية والماركسية الشيوعية .

وقد عجزت كلتا التجربتين ان تمد المسلمين والعرب بمنهج حياة يحررهم من السيطرة أو يدمعهم الى النهضة ، وقد تكشف الآن بما لا يدعو الى الشك بأن هذا الاسلوب زائف وفاسد وأن السبيل الوحيد للمسلمين والعرب الى النصر والتحرر والقوة وامتلاك الارادة هو أن يلتمسوا منابعهم وأن يطبقوا شريعتهم وأن يعودوا الى أصالتهم وأن يجدوا أنفسهم في منهج الاسلام الصحيح : اسلوب حياة ونظام مجتمع وأن يأخدوا من الغرب العلوم التكنولوجية فيصنعوها في دائرة فكرهم الاسلامي ولفتهم العربية ..

وقد كشفت لهم معركة رمضان هذا الطريق الجديد ووضعتهم على هذا الخط الأصيل ولا يزال أمامهم جهد كبير لتثبيت هذه النقلة الضخمة الوافرة التي نرجو أن تكون هدية القرن الخامس عشر الهجرى اليهم . .

## تركيا الاسلامية في طريق التحرر من خطة التفريب !

في الخطاب الهام الذي اختتم به مؤتمر السيرة النبوية في تركيا والذي القاء الميد نجم الدين اربيكان رئيس حزب السلامة الوطني ، كشف الزعيم المسلم عن المحافير التي تواجه الفكر الاسلامي في عاصمة الخلافة الاسلامية القديمة حيث يقول أن الوقت قد حان لازاحة الأضاليل والتغليطات التي بدرها وغرسها ودعا اليها بعض قادة الفكر العربيين من المذاهب والمبادىء المائية السرفة ، ، غانساق وراءهم فيها من يسمون انفسهم بدعاة التحرر والتجديد ، ، ،

### ويستطرد الى صلب البحث ميقول:

أولا : أن النظرية الدارونية التي تقول بانحدار بئى الانسان من سلالة العرود ، أن هي الا نظرية خطيرة تهدف في جملة ما تهدف اليه الى اجتثاث المول العقائد التي اتى بها الاسلام وتحدث عنها القرآن .

ثانيا ــ النظرية الجنسية التى فلسفها ودافع عنها « فرويد » والتى صار يعتنقها ويدافع عنها الكثيرون ان هى الانظرية فاسفة تريد ان تنسف كل المبادىء والاصول الاخلاقية التى دعت اليها الأديان بما فيها دين الاسسلام .

ويتول ان المسلمين مطالبون بمتاومة ومصاولة امثال هذه النظريات الباطلة والدماع عن النظريات والمبادىء التى اتى بها دينهم الحنيف واكدتها الآيات المنزلة من رب العالمين وعليهم أيضا البرهنة على ان النظريات الاسلامية والأحاديث والأنباء التى وردت عن طريق القرآن والسنة النبوية المسحيحة هى ( مفاهيم ) صحيحة وأخبار لا تقبل الطعن فزيادة على ان الوحى الالهى أكدها فان العلم الحديث يثبتها ويؤكدها ويدحض ما يخالفها .

ولم يقف الأمر عند هذا الحد مان البيان الختامي الذي اصدره المؤتمر الكد أن التقدم العلمي والتقني الذي تعيش في ظله البشرية لم يستطع أن يقضى على الآلام النفسية والقلق الفكرى والانحدار الخلقي والامور التي تعاني منها الانسانية . وانه مهما عاند المعاندون وتكبر المتغطرسون مان الحل الوحيد للمشاكل الانسانية يكمن في الانقياد للهداية الربانية والتعاليم السماوية التي باتباعها والخضوع لأوامرها تنحل كثير من العقد ويحل الالمئنان والأمان لدى بني الانسان : هذا الانقياد للأوامر الالهية يفرض على كل انسان أن يقدر المهمة التي طوق بها : تعمير الأرض واصلاحها ، وتطويعها والاستفادة من جميع امكانياتها وذلك لا يتيسر الا اذا تضاعف الاهتمام بالبحوث العلمية على اختلاف اشكالها وانواعها اهتماما من شائه أن يلبي رغبات البشرية في السعادة والتقدم والهناء » .

ولا ريب أن صدور مثل هذا البيان من الدولة الاسلامية التركية بعد مرور اكثر من خمسين علما على تغريبها لهو علامة على تحول هام ، ودليل على أن الامسلام العميق الجذور لا يمكن أن ينهزم بالرغم من كل المحلولات التي عملت على تقطيع أصوله واقتلاع جذوره بطرح الدولة العلمانية ، ووراءها مؤامرات الدونمة والصهيونية ، واستاط الخلافة .

لقد ظن الأعداء أنهم يستطيعون اسقاط الدولة التركية من خريطة العالم الاسلامي وتدمير هذا الركن الاسلامي الضخم صاحب التاريخ الحافل في تاريخ الاسلام وخاصة في القرون الأربعة الاخيرة (1010 – 1917).

\* \* \*

## لا بد من نهضة إسلامية

آن كل محاولة للابقاء على المناهج العلمية الانجليزية والفرنسية في جامعاتنا في العالم الاسلامي من شائه أن يؤخر الانتقال من اليقظة الى النهضة بل أن هذا الاصرار على دراسة العلوم باللغات الاجنبية (كما يحدث في كثير من جامعاتنا العربية وخاصة الطب والعلوم وغيرها) انما يستهدف الحيلولة دون تحرير مناهج الملم العربي من التبعية وتعجيزها عن أن تستلهم روح الاسلام ووجهته في العلم والحضارة وتذليلهما للانسانية كلها وفق روح الاخاء البشرى والرحمة .

ومن هنا المنحذر الترجمة وتعلم اللغات الأجنبية على النحو الذي يدعونا اليه التغريبيون وخصوم الاسلام فان للترجمة قانونا اصيلا ولتعلم اللغات الأجنبية اسلوبا يجعلها في حضانة اللغة العربية وفي خدمتها لا لتكون عاملا من عوامل التبعية للفكر الوافد .

وقد تنبه الى هذا المعنى كثيرون من اعلام الفكر الاسلامى في العصر الحديث فأشار مالك بن نبى الى مدى خطورة استعمال اللغة الأجنبية في تدريس العلوم بوجه خاص في البلاد العربية وقال انه تفسه علامة الفشل في استيعاب تلك العلوم وجعلها خارج نطاق حياتنا الفكرية بحيث تبقى الصلة بينها وبيننا صلة سطحية لا نغير نحن فيها شيئا ولا تغير هى فينا شيئا بينها نرى في المجتمعات الحية أن هاته الصلة تتغير يوميا وتجعل الفرد يهيمن أكثر لا على هضم العلوم فحسب ولكن على تقديمها والسيرها قدما .

مثل اسرائيل التى اعادت لغة ماتت منذ ثلاثة آلاف سنة واعادت لها هيمنتها على استيعاب كل العلوم والغنون والسير بها الى الأمام ، وكما يحدث في اليابان والصين ، وكما حدث ذلك في حظيرة الحضارة الاسلامية عند بزوغها غانها لم تلبث تليلا الا وقد استوعبت في اللغة العربية النصحي في لغة قحطان كل العلوم اليونانية بكل غروعها من هندسة وطب وغلسفة وما استمرار أكاديميات وجامعات البلاد العربية في الاستعمار المفرط للغات الأجنبية في نشر العلم الا ضعفا وتخلفا .

ويدى الكثيرون أن التمارض ببن العلم والدين في الفرب مرجمه الى

خطأ تفسيرات الدين المسيحى التي حملت الى أوروبا وعجر الغرب عن فهم حقيقة الاسلام .

ويقول أحد الباحثين الأجانب أن الدين (المفهوم عبادة الله وتطبيق منهجه في الحياة) لا يكافح العلم والتكنولوجيا وأن الاسلام لم يكن المقصود بالثورة عليه أبان النهضة الأوروبية أنما الذي كان مقصودا هو الدين الكهنوتي الذي لم يكن هو الدين الالهي ، وأنما كان دينا مشوها تعرض له الاسلام بالرد والنقد قبل أن تثور عليه أوربا ، غير أن أوربا لم تكن على علم كامل بنظام الاسلام ولا بموقفه من الأديان السابقة عليه .

وفى مفهوم الاسلام ان مهمة العلم ومهمة الحضارة هى تحقيق استخلاف الله للأنسان فى الأرض واقامة المجتمع الربانى ، ويصور هذا المعنى واحد من اعلام الاسلام حين يقول:

- معنى الاستخلاف هو دوام الصلة بين الله تبارك وتعالى وبين مستخلفه ، ومن أهم عوامل ذلك أن الله أودع في الانسان علما ( وعلم آدم الاسماء كلها ) عجرت عنه العوالم الآخرى ، فالانسان بمقتضى هذا العلم مرتبط بالله وحده وفي نفس الوقت يختلف بهذه الميزة عن خلق الله ، فقد أعطى قدرة عمران الأرض ، وذلل الله تبارك وتعالى له هذه المهمة ، وقد عمر الأرض ولم تفترسه وحوشها وفض باطن الارض وكشف كنوزها ومنخورها ونجح في مهمته وذلل الله له وسائل الغوص في البحار والصعود في الهواء .

وكان من الطبيعى في طريق هذه المهمة أن لا يغلب الجانب المادي غيها على الروحى ، أو الروحى على المادى ، ذلك لان تغلب جانب على جانب من شانه أن يخرج الانسان عن طبيعته وقطرته وعن مهمته أيضا .

ولكن الانسان في القرون الثلاثة الأخيرة : خرج على الفطرة واعلى الجانب المادي ودفع القدرات العلمية وبذلك فقد خرج الانسان على أمانته ورسالة استخلافه الى القتل والابادة وتفجير القنابل والحروب المبيدة ، واصبح يعرض نفسه للهلاك وفق سنن الله تبارك وتعالى التى عصفت بالحضارات القديمة التى غلبت الحياة المادية على التوازن الجامع بين الروح والمادة وانسلخت بذلك عن مثاق الاستخلاف .

( واتل عليهم نبأ الذين آتيناه آياتنا غانسلخ منها غاتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد الى الأرض واتبع هواه » .

والواقع أن الاتجاه بالانسان إلى الروحية ، والى النرفانا والى الرهبانية والى اعتزال الحياة ليس هو الوضع الطبيعي ٠٠ واتجاه الانسان الى المادية والى الاباحية والى وجهة الاستعلاء المادى بالقوة التكلولوجية ليس هو الوضع الطبيعي ٠

ومن هنا فان البشرية قد عرضت نفسها اليوم لاتفجار ضخم ، ولذلك فان دخول المسلمين الى ساحة التكنولوجيا والعلم التجريبي مجددا ، انها يجب أن يكون بمفاهيمهم الأصيلة حتى يحملوا مسئولية الاستخلاف وفق اصولها الحقة وبذلك ينقذوا البشرية من ازمة التدمير ويوجهوا العلم والحضارة والمجتمعات الى رسالة السماء ويحركوها تحت راية القرآن . . ومفتاح التحول بسيط ويسير . . هو معرفة القوة القادرة وراء الظواهر . .

هذا العلم في أعلى درجات تفوقه يجب أن يقدم للبشرية على أنه عطاء الله تبارك وتعالى ، وأن الحق وحده هو الذى هدى العقل البشرى الى اكتشافه فلا استعلاء بالاكتشاف ولا هو ما أوتيته على علم عندى وأنما هو عطاء الله ، ولذلك فيجب أن ينسب اليه أولا ثم توجه ثمرته وفق النظام والهدف والرسالة التى فرض الله على البشر أن يحملوا ويتوجهوا بها الى بناء المجتمع الرباني وحضارة التوحيد دون استعلاء على البشر ودون تفرقة بين الأجناس والألوان ، وليكون هذا الخير الانساني كله مذللا لكل انسان فوق سطح هذا الكوكب بالعدل والحق .

ان الله تبارك وتعالى هو الذى هدى الانسان الى هذه الثمرات والى ذلك الكشف العجيب ، في اعماق البحار وتحت الثرى وفي قلب الصخور والجبال ، وهو الذى مكنه من أن يكتشف هذه الثروات ليذللها للانسانية في اطار الرحمة والاخاء البشرى .

أما هذا الاعراض والاستعلاء الذي يعيشه المجتمع الغربي وحضارة الغرب وادعاء أن العقل البشري هو الذي اكتشف ووصل ، هذا الغرور ، ثم هذا الاتجاه لمعطيات الله الى الافساد في الأرض والتدمير هذا البطر الشديد .

السموات فلنعلم ولنوتن ولنؤمن بأن الله تبارك وتعالى هو الذي يمسك السموات والارض أن تزولا ، لحظة بعد لحظة ، وأنه هو الذي أذن لهذه الكشوف أن تجتلى : ( ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء )) •

ومن شأن هذا العطاء الكبير أن يشكر وأن يتوجه الى طريق الله ، لا أن يكون أداة للاباحية والجنس والنسق والنساد والتدمير ، وأن يكون قاصرا على أمم دون أمم .

ثم على الأمم أن تعرف حق الله في هذا العطاء الوافر وفي هذه الملايين والبلايين بحيث لا يبتى في هذه البشرية نقير أو محتاج وأن لا يكون أمر دولة بضعة الوف من أصحاب الملايين الذين يقيمون امبراطورية الربا . وهذه هي أمانة المسلمين ورسالتهم ومسئوليتهم في كل العصور والأزمان .

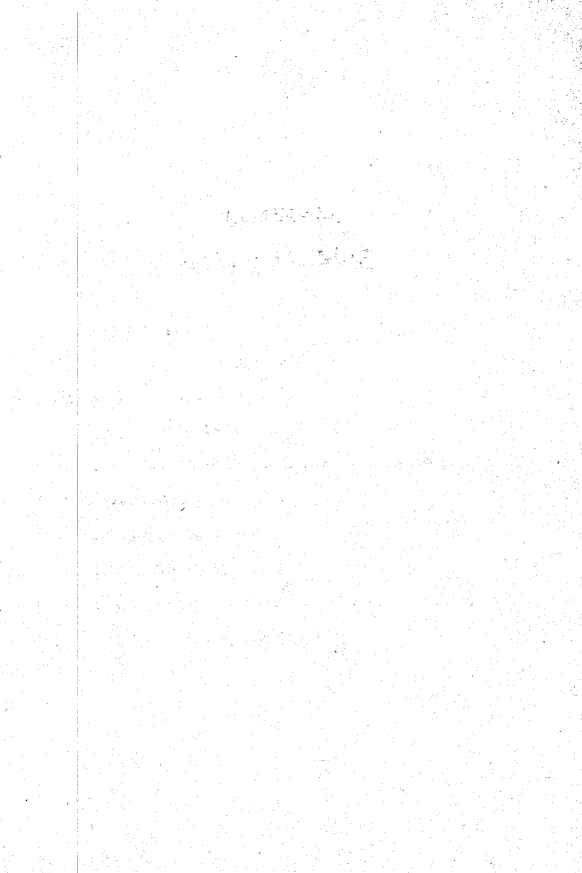
اذا كان اليوم يحمل المشاكل ، غالله عنده الوف الحلول التى سيقدمها لك غدا ، ربما قد يعجز عنه عقلك المحدود ، واذا كنت ترى شيئا أوصدت دونه كل الأبواب أمامك وتخلى فيه عنك كل الناس فان الله تبارك وسعد

يفتح أبواب السماء غيجيب المضطر اذا دعاه وان كنت صاحب حق وتقول لك الدنيا كلها أنه لا أمل لك في الحصول على حقك ، غان الله سيساعدك يقينا في الحصول على حقك المسلوب . ان الله ( تبارك وتعالى ) هو الأمل الكبير في هذه الدنيا الذي يفتح الأبواب ويمحو الظلمات ويذهب الحسزن ويسمح الدموع ويداوى المرضى ويعطى من رحمته ما يمسح به شقاء الدنيا كلها .

" اذا أحاط بك الظلام غان الله نور السَّموات والأرض قادر على أن يبدد الظلام مهما كان شديدا ومهما كنت تراه بلا نهاية .

# الباب الثاني عشر مصابيح على الطريق

- ١ ـ مصابيح على الطريق ٠
- ٢ \_ في مواجهة دعوى الصهيونية الباطلة !!٠
  - ٣ \_ السلمون ثلث سكان العالم ٠
    - ٤ ــ هل فقد سارتر ظله ؟٠
- ه \_ احدى نسخ التوراة يذكر فيها اسم محمد صلى الله عليه وسلم .
  - ٦ ــ نعم الاسلام دين ودولة وعبادة ٠
    - ٧ \_ الاسلام امام تحديات العصر ٠
      - ٨ \_ انتحار علماء الانتحار ٠
  - ٩ \_ الثعالبي وكلمة هانوتو التي صنعت منه زعيما ٠
    - ١٠ ... الرجل الذي كشف عن خبيئة الغزو الثقافي ٠



# مصابيح على الطريق

روى الامام احمد في مسنده أن تميم الداري قال:

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

( ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر الا تخله هذا الدين يعز عزيزا وينل نليلا ، عزا يعز الله به الاسلام وذلا يذل الله به الكفر ) .

وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصحيح : أن الله زوى لي الأرض مشارقها ومغاربها وسيبلغ ملك أمتى ما زوى لي غيها .

وما رواه احمد عن تميم الدارى يؤيده ما رواه عن المقداد بن الأسود قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول:

لا يبتى على وجه الأرض بيت مدر ولا وبر الا دخلته كلمة الاسلام يعز عزيزا ويذل ذليلا ، أما الذين يعزهم الله غيجعلهم من أهله وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم . لا تقوم الساعة حتى تعود أرض العرب مروجا وأنهارا وحتى يسير الراكب بين العراق ومكة لا يخاف الا ضلال الطريق ( رواه أحمد ) .

### قال الشيخ حسن الطويل:

كان خرسطفورس جباره يحاول اقناع بعض أهل الراى بالتوفيق بين الاسلام والنصرائية على ما هو مشهور في كتبه التي نشرها وقد زار العلامة الحكيم الشيخ حسن الطويل رحمه الله وطلب اليه أن يساعده في مسعاه للتوفيق بين الديانتين .

مقال له الشيخ الطويل: إنا أعرف أنه يوجد دين أسمه الاسلام وله كتاب معلوم ولا أعرف دينا أسمه النصرانية مهل لهذا الدين كتاب معلوم ككتاب الاسلام مقال: نعم له كتب هي الأباجيل الأربعة . فقال : هل انزلت هذه الكتب على صاحب الشريعة النصرانية كما أنزل القران على صاحب الشريعة الإسلامية ؟.

فقال : لا . هذه كتب كتبها تلاميذه من بعده ضمنوها سيرته واقواله . قال الشيخ الطويل : سم لي بعضها .

قِال : انجيل متى . قال الشيخ : بأي لغة كتب متى انجيله .

قال: بالعبرية.

قال: هل توجد النسخة العبرية التي كتبها متى أو صورة منها ؟.

قال لا: ولكنها ترجمت الى اليونانية .

قال: ما اسم الذي ترجمها ؟.

قال : هو غير معروف .

قال الشيخ : كيف اصدق ان هذه النسخة اليونانية تطابق الأصل العبرانى الذي كتبه متى . ولو كانت النسخة العبرية موجودة لأمكن معرفة ذلك أو لو كان المترجم معروفا لتيسر معرفة مبلغ الثقة به فأما والنسخ العبرية غير موجودة والمترجم غسير معروف فلا اسلم بصحة نسبة هذا الاتجيل الى متى .

عبهت خرسطفورس وقطع الحديث .

بن الاعشى والنابغة:

قال الأعشى:

لنا الجفنات الغر يلمعن في الضحى واسسيافنا يقطرن من نجسدة دما ولدنا بنى العنقاء وابنى محسرق

فاكرم بنسا خالا واكرم بنسا ابنهسا

قال له النابغة: الله الشاعر لولا الله قللت عدد جناتك و فخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك . الله قلت الجنات فقللت العدد ولو قلت الجنان اكثر وقلت يلمعن في الضحى ولو قلت يبرقن بالدجى لكان أبلغ مديحاً لأن الضيف بالليل اكثر طروقا وقلت يقطرن من نجدة دما غدللت على قلة القتل ولو قلت يجرين لكان أكثر لانصباب الدم ، وفخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك . فقام الأعشى منكسرا منقطعا .

### الفتيسة المفرورون:

كانوا ثمانية من شباب العرب خرجوا من لشبوئة في معامرة رائعة مقد اشتروا مركبا حمالا وادخلوا نيه من الماء والزاد ما يكنيهم الأشسهر ثم دخلوا البحر كما يتول الادريسي في أول هبوب الريح الشرقية ؛ مُجروا مَيْهُ نحواً من أحد عشر يوما موصلوا إلى بحر غليظ الموج ، كدر الريح ، كثير الصخور ، قليل الضوء ، فأيقنوا بالتلف فردوا قلاعهم في اليد الأخرى ، وجروا في البحر ناحية الجنوب اثنى عشر يوما مخرجوا الى جزيرة الفنهم ميمموا اليها ونزلوا ميها موجدوا عين ماء جارية ، وعليها شجرة تين برى ، مُأَخَذُوا مِن تلك الغنم مُذَبِحُوها مُوجِدُوا لحومها مرة ثم ساروا الى الجنوب اثنى عشر يوما الى أن لاحت لهم جزيرة فنظروا فيها الى عمارة وحرث مقصدوا أليها ليروا ما ميها ثم حملوا في مركبهم الى مدينتهم على ضفة البحر منزلوا بهارفي دار مراوا رجالا شقرا شبعورهم بسيطة وهم طوال القدد ولنسائهم جمال عجيب فاعتقلوا في بيت ثلاثة أيام ، ثم دخل عليهم في اليوم الرابع رجل يتكلم العربية فسألهم عن حالهم وغيم جاءوا وأين بلدهم فأخبروه ثم احضروا أمام الملك فقالوا انهم اقتحموا البحر ليروا ما فيه من الاحبار والعجائب ويتفوا على نهايته ثم عمر بهم زورق عندما بدأ جرى الريح الغربية ، وعصبت اعينهم وجرى بهم في البحر ثلاثة أيام بلياليها حتى جيء بهم الى البر فأخرجوا وكتفوا الى خلف وتركوا بالساحل الى أن طلع النهار غأقبل القوم عليهم محلوا وثاقهم وكانوا برابر وقال لهم أحدهم : أتعلمون كم بينكم وبين بلدكم ؟ قالوا : لا . قال : مسيرة شمرين . ثم استطاع الفتية المقتحمون العودة الى لشبونة ويرجح انهم وصلوا الى مقربة من جزائر - أزور - غربى البرتغال .

### كتيبة الأهوال:

عندما وصل سعد بن ابي وقاص الى شاطىء دجلة وجد على مد البصر المدائن في عظمتها ومقر كسرى الأبيض في بهائه ، وانتهى الرأى أن يعبر مع رجاله على خيولهم وتقدم عاصم بن عمرو مع ستمائة من أهل النجدة غساروا حتى بلغوا شاطىء دجلة يريدون أن يعبروا أولا ليحموا الفراض من الجانب الآخر ، علما وجد بعض رجاله يترددون تلا قوله تعالى:

### ( وما كان لنفس أن تموت الا باذن الله كتابا مؤجلا ) •

ثم رقع راسه فاقتحم النهر واقتحمه زملاؤه ، غلما رأى القعقاع بن عمر الكتيبة الأولى تتقدم في سبحها ونظر فاذا الفرس في الجانب الآخر يتأهبون لردها ، أمر سائر اصحابه الستمائة غدفعوا خيولهم الى النهر فدخلوه كما دخله عاصم واصحابه وتولى الفرس العجب لهذا الصنيع غلما راوا عاصما واصحابه يتوسطون النهر أرسلوا فرسانهم ليمنعوهم من الخروج وليقاتلوهم في الماء ورأى عاصم ذلك فقال المصحابه : الرماح الرماح اشرعوها وتوخوا العيون .

#### الكرابة:

مال أبن عجيبة : الكرامة الحقيقية هي الاستقامة على الدين وحصول كمال البقين أما خوارق العادات الحسية غان صحبتها الاستقامة ظاهرا أو باطنا وجب تعظيم صاحبها لأنها شاهدة له بالكمال الذي هو فيه .

### من حدود الصين الى منابت الزيتون:

عندما بلغ تتيبة بن مسلم حدود الصين على رأس جيش كثيف ارسل الى ملكها وقدا فأعاده الملك ساخرا وقال له:

قولوا لصاحبكم ينصرف غانى قد عرفت حرصه وقلة اصحابه والا بعثت عليكم من يهلككم قال هبيره : كيف يكون قليل الاصحاب من أول خيله في بلادك وآخرها في منابت الزيتون ـ الشام ـ وكيف يكون حريصا من خلف الدنيا وغزاك ، أما تخويفك أيانا بالقتل غان لنا أجالا أذا حضرت فأكرمها القتل غلسنا نكرهه أو نخافه .

هنالك بعث لهم الملك بتراب بلاده ليطأه قائدهم وبعض اولاده ليختمهم ودنع له المرة .

#### خاتمة العامود:

لما اشتد حصار جيوش المسلمين لبيت المقدس سنة ٦٣٦ م اطل البطريرك صفروينوس على المحاصرين من فوق اسوار المدينة وقال لهم : أنا نريد أن نسلم ولكن بشرط أن يكون التسليم لأميركم فقدموا له أمير الجيش فقال لا : أنما نريد الأمير المؤمنين . فكتب أمير الجيش الى عمر أبن الخطاب يقول : أن القوم يريدون تسليم المدينة لكنهم يشترطون أن يكون ذلك ليدك شخصيا فقدم اليهم عمر فسلموه مفتاحها . .

# فى مواجهة دعوى الصهيونية الباطلة!!

لا تزال الأقلام الصهيونية تثير شبهة القول بتناقص الموارد الطبيعية الموجودة في الأرض بالاشارة الى زيادة عدد سكان العالم وهي شبهة باطلة لانها تصدر عن طريق اخفاء الحقائق الموجودة بين أيدي العلماء من ناحية وهي باطلة لانها لا تحيط بأبعاد الحقائق العلمية والتاريخية في هسذا الكوكب،

وقد سبق لواحد من العلماء في أوائل القرن العشرين اقامة معادلة استخلص منها نقص الموارد الطبيعية بالنسبة لتزايد عدد السكان وهو ( مندل ) وقد استخدمت هذه النظرية لانساد عقائد الناس واثارة الشبهة حول ضيق الارض بالناس وعجزها عن اعطائهم رزقهم ، ثم انفجرت تضية الطاتة والنغط مغيرت مجرى الحياة البشرية انتصاديا واجتماعيا ووسعت آغاق الاختراع والصناعة واحدثت رخاء ماليا واقتصاديا ضخما نسف نظرية مندل نسفا تأما . . واليوم وهذه الدعوى الباطلة المضلة التي تقول ان الموارد البشرية الموجودة الآن لا تكفى البشرية التي تنمو نموا متزايدا ، وخاصة في العالم الاسلامي تكشف المعلومات عن حقائق جديدة وتقول الأبحاث ان في أعماق المحيطات ثروات بعضها معدنية تكفى احداها احتياجات العالم ٥٠٠ الف سنة أخرى ، فقد أشار التقرير الى أن في قاع المحيط حصوات اتضح أنها صخور عنية بالمنجنيز : ذلك المعدن الذي يؤدي دورا هاماً في صناعة الصلب حيث توجد كلوز من المعادن الثمينة في الإغوار في انتظار استخراجها والى مادة المنجنيز التي تكفى احتياجات العالم ... الف سنة توجد كنوز الفوسفات في قيمان البحار ، المنجنيز للصناعة ، والفوسفات للمخصبات الزراعية والأسهدة .

وتقول التقارير أن هناك ملايين الأطنان من الكرات المعنية من الجديد والنيكل وهي بقايا شهب ونيازك ارتطيت بالبحار على مدى آلاف السنين . هذه كنوز المحيط التي لم تستكشف بعد والتي تنتظر من يستخرجها » .

ولا ريب أن هذا التقرير يصدق القاعدة الاسلامية الاقتصادية التى تقرر « قانون الوفرة » الذى يشمل غذاء أهل الأرض حيث يرث الله الأرض ومن حليها ..

### الأمة الوسطى والتامر عليها !

فى تقرير كامبل بترمان ، الذى أعد عام ١٩٠٧ بعد اجتماع مجموعة كبيرة من علماء السياسة والاجتماع الغربيين لبحث وسيلة استمرار النقوذ الأجنبى على العالم الاسلامي ما يلى :

● ان الخطر الحقيقى الذى يهدد الامبراطوريات الاستعمارية يكمن فى الشعب الذى يقطن الشواطىء الشرقيسة والجنوبيسة للبحر المتوسط لأن لدى هذا الشعب صفات تميزه عن باقى الشعوب من حيث أنه تجمعه عوامل قومية واحدة ، كما أن له حضارة قديمة استطاعت أن تقوم بدور كبير فى تطوير الحضارات الانسانية وأن وحدة هذا الشعب فى حركة واحدة تعتبر تهديدا خطسيرا لمصالح الامبراطوريات الاسستعمارية وخصوصا أن هذا الشعب يسيطر على منطقة حساسة من مناطق العالم ، وهى منطقة الشيرق الأوسط ، التى تعتبر الطريق المؤدى الى المستعمرات فى آسيا والشرق الأقصى ، وأنه من الضرورى الابقاء على هذا الشعب فى حالة تفتت اتقاء لخطره .

#### النفيط:

• أول من أشار إلى النفط العلامة القزويني في كتابة عجائب المخلوقات : انه يعلقو على المساء ومنه أسود ومنه أبيض ، وقد يتصاعد الأسود بالقرع والانبيق فيصير أبيض ينفع في وجع المفاصل والغالج وبياض العين والماء النازل منها .

### نظرية فرويد تصاب بصدع جديد

لا تزال نظرية غرويد في النفس موضع نقد ومراجعة من أجيال متوالية من الباحثين وذلك بعد أن اختلف معه قرناؤه ( أدارويونج ) على الخطأ الذي وقع فيه باعلاء الجنس . وتكشف الكاتبة الفرنسية (لوسى أيراجراى) جانبا آخر من انحراف غرويد وذلك في نظرته الى المرأة . . ونظريته المعقدة فيها ، وترد ذلك الى موقفه الخاص بالنسبة لنساء جيله وعصره ولفشله في تفهم طبيعة المرأة . .

● الكتاب اسمه « المنظار الطبى للمرأة الأخرى » قالت أن فرويد عندما يتكلم عن المرأة يضيع عقله ويشد شريط تحليله ومنطقيته ، فهو يشعر دائما أنه السيد ، وهو عندما يتكلم عن المرأة يتجه إلى الرجال على الساس أن المرأة لا يجب عليها معرفة شيء من أمورها حين يناقش الرحال الموضوع .

وتتساعل ايرجراى : لقد كانت المراة عند فرويد لغزا عجز الرجال عن اكتشاعه فليس من المستغرب تبعا لهذه القاعدة أن تبقى المرأة ( الأرض المحشة ) في علم النفس . وقالت أن فرويد حاول فرض تحليل نظرى

على مسالة المراة كان هدمه من وراء الوعى ارضاء غروره الذاتي وغرور سامعيه .

وقالت أن غرويد لم يأت بشيء جديد سوى أنه صقل تحاليل الملاطون الضاغة الى أنه لم يهتم بابراز — العوامل الحضارية التى تغرق بين الجنسين وجملة ما أوردته الكاتبة التى هى تلميذة من تلاميذ مدرسة غرويد أن غرويد ربما كان مريضا ويعانى عقدة أزاء المرأة ، وأن هذا العجز عن فهم المرأة والتضاؤل الضمنى أزاءها يجعلنا نستنتج أنه وقع صريع نساء قويات ، وبالتالى تركت هذه العلاقات في نفسه أسئلة لم يجد الجواب عنها حتى تحولت الى لغز ، وأن قول غرويد أن المرأة لغز يعتبر سلبا لطابعها الانسانى ،

### خبر عن طريق منظمة اليونسكو:

تقرر اجراء مسح علمى للترجمات فى شتى فروع العلوم الأساسية والتطبيقية والانسانية تمهيدا لعمل تنسيق يحول دون تكرار ترجمة الكتاب الواحد الى اللغة العربية . والواقع أن عملية الترجمة التى تمت فى خلال هذه الفترة الطويلة قد وقعت فى محاذير كثيرة أهمها عدم تقديم الكتاب المترجم للقارىء العربى . .

ولا ريب أن ذلك كانت له نتائج خطيرة أذ ظن القارىء أن هدف الترجمات هي من قبيل العلوم التي لا تنقض بينها كان أغلب هذه الكتب من الفلسفات التي هي عبارة عن فروض يقدمها الكاتب أو الباحث لحل قضية أو مشكلة تتعلق بمجتمعه وعصره ، ولذلك فانها عندما تترجم لا تكون صالحة للاستعمال في بيئة أخرى ، وخاصة في البيئة العربية الاسلامية .

ولقد كان من الضرورى حين تقديم مؤلفات نيتشه وسارتر ونرويد وماركس وغيره أن يقدم القارىء أرضية كاملة عن هؤلاء الكتاب وبيئاتهم وظروف المؤلفات التى كتبوها وشيء آخر أهم من ذلك هو معرفة وجهة النظر الاسلامية الى هذه الموضوعات والقضايا جميعها ، ذلك أن الاسلام وجهة نظر في مختلف تضايا المجتمع والنفس والقسانون ، والاقتصاد والسياسة ، وأن مفهوم الغرب لهذه المعانى أنما يقرأ للاستضاءة به في التعرف على وجهات نظر الأمم والشعوب ذلك أن المسلمين ليسوا في حاجة الى مناهج وأفدة في هذه المجالات وليسوا في حاجة الى نقسل الملوب العيش الغربي .

11

..

## المسلمون ثلث سكان العالم

اذاعت منظمة الأمم المتحدة احصائية حديثة تكشف عن أن المسلمين اليوم يشكلون ظلف دول العالم وأن الدول التي مازالت تقاوم الاستعمار هي : كشمير وفلسطين وارتريا والصومال وأن عدد الدول التي تسكنها أغلبية مسلمة هي ٠٠ دولة أما الدول التي يتراوح فيها عدد الحسلمين من ٣٠٪ إلى ٥٠٪ من مجموع السكان فهي ١٥ دولة عدا الاتحاد السوفيتي الذي يبلغ عدد المعتلمين فيه أكثر من ٠٠ طيونا والهند ٧٠ مليونا وف كل من يوغوسلافيا (٣ ملايين) وتايلاند (٣ ملايين) وبورما (٣ ملايين) والفلين ) وبورما (٣ ملايين)

وتقول انه بدأت بعد معارك العاشر من رمضان مخططات جديدة لدراسة المجتمع الاسلامي اشسارت الى بعضها صحف الغرب التي قالت احداها « تقوم معاهد في اوروبا وأمريكا للاستماع الى العالم الاسلامي والكشف عن التيارات الجديدة منه لتحليلها ووضع الخطط اللازمة للقضاء عليها برغم انها معاهد للدراسات الاسلامية مع ان الموجهين لها والمشرفين عليها كلهم من اليهود الصهيونيين المتطرفين في عداوتهم للعالم العربي والاسلامي بل للاسلام نفسه » .

والمعروف أن الصهيونيين يتولون كبريات المناصب الخاصة بدراسات الاسلام واللغة العربية في مختلف جامعات الولايات المتحدة وأوربا وأن لهذه السيطرة أبعد الأثر في تطور دراسات الاستشراق على النحو الذي يمكن الصهيونية من موالاة خداع العالم بأكاذيبها ومفترياتها .

وقد برزت في الصحف العالمية اخيرا اهتمامات كبيرة لجامعات كولومبيا وهارغارد ونيويورك وبركلي ولوس انجليوس بدراسة اللغة العربية وان اكثر من عشرة آلاف طللب امريكي الآن يدرسون العربية واللغات الشرقية وان ٩٩ طالبا حصلوا في العام الماضي على درجة الدكتوراه في اللغات الثمرقية وفي مقدمتها اللغة العربية .. وجاء في تقرير خاص أن عدد اللهجات واللغات التي تدرسها الجامعات الأمريكية التي تستخصها شعوب الشرق الأوسط هي ١٣ لغة ولهجة منها اللغة العربية الغصحي واللهجات المصرية والعراقية والسودانية والمغربية بالاضافة الى اللغسات التركية والفارسية والكردية .

كما اشار التقرير الى أن في جامعة برنستون ١٢ الف مجلد ومخطوط عربي وفارسي وتركى وفي لوس انجلوس ٨٥٠٠ مرجع من هذا النوع الما في مكتبة الكونجرس فيوجد ١٢٠ الف مطبوع .

وليس كل هذا الا عمل في طريق المخطط الاستعماري الذي يستهدف الاحتواء والتغريب ومزيدا من السيطرة على وسائط الفكر الاسلامي ومحاولة فهم الأمة الاسلامية للسيطرة عليها .

## دعوة لفهم العرب:

غير أن هناك في الصحافة الغربية محاولة أخرى يطلق عليها « دعوة لفهم العرب » وقد تردد هذا المعنى في عدد من الصحف الإمريكية ، تقول جريدة بوست كريسانت ( من صحف ولاية وسكنسون الأمريكية ) مشيرة الى الاخطار الكامنة وراء التحيز لاسرائيل وتجاهل ما أسمته ( المد المتصاعد لقوة العرب ) .

« لا يزال على اكثر الأمريكيين ان يعرفوا الحقائق وان يقدروا الى درجة نحن بعيدون عن معرفة حقيقة ما يمتاز به العرب من قوة وحثكة ودراية والى اى حد ازدادت ضخامة صورة اسرائيل في نظرنا عن واقعها ولعلك بمجرد ان تذكر العرب تثير في اذهان الأمريكيين العاديين صورة من الجمال ( بكسر الجيم ) المفيرة ، والصحراء الجرداء وبمجرد ان تذكر اسرائيل تثير في اذهانهم صورة آخرى عن شعب مقولب الأفكار والآراء ذي نمط ثابت تقدمي وشجاع وان هذا الشعب محاط من كل جانب بعواء البدو الرحل « ان هذه الصورة زائفة ومضللة وغير صحيحة فالأبحاث الجديدة التي قامت بها جمعية دراسات الشرق العربي برئاسة استاذ التاريخ في جامعة كولورادو البروفسور وليام جويسولد اثبتت أن القسم الاكبر من المشكلة هو على الأكثر في الكتب المدرسية البسيطة والقديمة والتي تستخدم في الأبحاث الخاصة بالشرق العربي في اكثر مدارس الولايات المتحدة .

فقد اكتشفت جمعية الدراسات الشرق الأوسطية ان اكثر هذه الكتب ملىء بالأخطاء وأنها ماضية في صياغة قوالب قديمة عن الأحوال السياسية والاجتماعية في العالم العربي كما أنها تبالغ في تبسيط كثير من المواضيع المعقدة وتقفز الى النتائج متخطية الأسباب التي تجهلها ، بل هي تصل الى حد اصدار أحكام أخلاقية على تصرفات الشعوب تحت ستار من واقع « التاريخ » ونحن نعرف أن مصدر ذلك هو سيطرة الصهيونية العالمية على مناهج التعليم في الولايات المتحدة وفي أوروبا أيضا في محاولة لاحتواء الفكر الغربي كله ، ولكن أحداث العاشر من رمضان قد مزقت هذا الستر وكشفت هذا الزيف على النحو الذي يبدو واضحا الآن في التعرف على الحقيقة وفهم العرب فهما جديدا وقد دعا البروفسور جويزولد الى التحرر من المسلمات القديمة التي عفي عليها الزمن ودعا الى الفهم الصحيح للواقع في منطقة الشرق العربي .

وقال ان هناك تصيبا وافرا من التمويه في مسألة أهل فلسطين الأصليين

ممن يطلق عليهم أسم اللاجئين وقال : أن في وسع الأمريكيين أن ينهموا بصورة أغضل أسباب غضب اللاجئين الفلسطيئيين ونقمتهم عما يقال الآن للطلاب في المدارس الأمريكية أن العرب اقاموا ١٣ قرنا في الأراضي التي تحتلها اسرائيل في الوقت الحاضر .

وأشار الدكتور جويزولد الى ما أسماه بمؤامرة كبرى تجاه الرأى العام الأمريكي ابتداء من التليفزيون وحتى مدرسة أيام الآحاد حيث أحيط بعوامل كثيرة من الظلم والأجحاف والأفكار الخاطئة التى تمنعه من أن يفهم حتيقة النزاع القائم في الشرق العربي وتقدير مصالح أمريكا الحقيقية في هذا النزاع ،

ودعا الدكتور جويزولد ناشرى الكتب المدرسية وجماعة الميديا الأمريكية ان يقدموا أحدث المعلومات عن العرب وابعدها عن التحير والمحاباة وأن عليهم أن يقضوا على ما اسماه الفراغ الكبير الذي يدعو الى القلق والانزعاج » .

## ايماءات مضللة:

هناك ايماءات واشارات تصدر من بعض المؤسسات الثقافية العالمية في محاولة لتصوير الفكر الاسلامي على أنه هو ذلك النتاج الذي قدمته الجمعيات الهدامة والمذاهب المضللة التي ظهرت في فترة القرن الرابع الهجري والتي وجهت ووجه انتاجها بالرد والتقنين والكشف عن زيفها ومحاولاتها الخطيرة لتحريف مفهوم الاسلام الصحيح ولا شك أن في أثارة هذه المعلومات واذاعتها اليوم ما يحقق هدف التغريب والغزو النقافي . .

ومن ذلك ما أصدرته مؤسسة اليونسكو تحت عنوان « الأديان العالمية » وهو كتاب ضخم يزيد عن ثلاثمائة صفحة من القطع الكبير ومع ذلك غان ما أفرد للاسلام من بين الأديان السماوية والزائفة لا يتجاوز أصابع اليد الواحدة ، ولا شك أن هذا يلقى في روع القارىء معنى معينا حين يرى ديانة أرضية مثل البوذية أو الهندوكية تشغل عشرات الصفحات ، غضلا عن أنها حين عرضت للاسلام لم تستكتب له الاصلاء من رجاله وانما عرضت لله كدين عبادى له مواعظ اشبه بالمزامير واغضت اغضاء كاملا عن جوهر الاسلام بمفهومه الصحيح باعتباره منهج حياة ونظام مجتمع .

وقد اصدرت اليونسكو في الشهور الأخيرة ما اسمته قائمة كتب تمثل أمهات الأدب العربي والفكر الاسلامي وقد ركزت على المؤلفات الآتية وكلها لا تمثل الأدب العربي أو الفكر الاسلامي بحال وانما هي من الدخائل الزائفة واللك أسماء هذه الكتب:

- مختارات من الشعر الصوفي للحلاج .
  - قصائد مختارة لأبى نواس .
    - مختارات لابن سينا ،

- ۵ دلیل الحائرین لوسی بن میمون ،
  - الف ليلة وليلة .
  - رسالة الغفران لأبى العلاء .
    - كليلة ودمنة لابن المقنع .

وقد اطلقت اليونسكو على هذه القائمة انها تمثل الأدب العالى ، ولسنا في مقام التفصيل لهذه المؤلفات ( التى تحتاج الى مقام خاص ) ولكنا نقول انها لا تمثل الفكر الاسلامى أو الأدب العربى تمثيلا حقيقيا وأن الذين اختاروا هذه الكتب انها قصدو! الى اهداف مسمومة خطيرة من ورائها ومن ذلك أن اختيار ابن المقفع وكتاب كليلة ودمنة انها يستهدف في الأغلب ( المقدمة ) التى كتبها الشعوبي الكبير في نقد الأديان ومهاجمة الوحى والنبوة .

كذلك مان كتابات الحلاج واشعار ابى نواس لا يمكن أن تمثل أصالة الفكر الاسلامي أما ألف ليلة فهو كتاب مارسى قديم منذ قبل الاسلام لا يمثل صورة حقيقية للمجتمع الاسلامي الذي أنشأه القرآن على العفاف والرحمة والخلق ، وانما أريد أن تقحم هذه المؤلفات على الفكر الاسلامي لتزييف الحقيقة ، أما أبن سينًا فهناك وجهة نظر واضحة لصلته بالباطنية وهو مقدور في نظر المسلمين كطبيب أما في مجال الفلسفة مان الأمر يختلف ، أما موسى أبن ميمون فهو زعيم اليهود الذي حدد لهم مفهوم التلمود ووضعه لهم في نظام جديد استنفع به دعاة الصهيونية العالمية الحديثة .

## هل فقد سارتر ظله

ما زال جان بول سارتر منذ وقف علانية في صف الصهيونية العالمية واسرائيل بعد أن خدع العرب طويلا ، ما زالت الأقنعة تتكشف عن أخطائه وقصوره في مختلف ميادين الفكر التي كان قد سيطر عليها بالباطل سنوات طويلة حين القي بنور تلك الفكرة التي احدثت مزيدا من القلق والتمزق والاغتراب في نفوس شباب العالم الغربي .

لقد أعلن سارتر أن نظريته في مواجهة الشيوعية وأنها تمثل النقص الذي انحرفت اليه الماركسية بقولها أن الانسان ترسى في آلة . ولكن سارتر عاد مرة أخرى فأعلن انتماءه للماركسية وقال أنه أضافة لها . لقد دعا سارتر شباب العسالم الى أكبر تحسد في حياته حين دعاه الى الانطلاق بلا حدود ولا قيود الى أخذ كل ما ليس من حقة في مجال الشهوات والأهواء والمطامع فكان بذلك حاطب ليل وعن طريق فكرة هذا تكونت تلك الخلايا الوجودية وطرحت ذلك الجيل الخطير الذي يطوف العالم من الهيبز .

ولا ريب أن وراء هذه الفكرة وذلك العمل مخططات صهيونية عائية تريد أن تحقق هدفها في تدمير شباب العالم ومجتمعات العالم .

انه في عديد من قصصه يواجه الحقيقة الالهية بزيف كبير وجراة قاسية تمثل قمة الالحاد والاباحية وقد أثرت هذه الكتابات في شبانيا المسلم الذي لم يحصل على ثقافة اسلامية رصينة تحميه من هده الأهواء والأخطار لقد ترك سارتر \_ وكامو \_ وغيرهم من كتاب الوجودية ركاما مسموما ترجم بعضه الى اللغة العربية وكان خليقا بالذين ترجموه لو كانوا حقا يؤمنون بأمتهم وعقائدهم أن يقدموا له بما يشرح طروفه وتحديات تلك الأوطان والأبطال التي كتب فيها هذا كله . ولكن مع الأسف أن هذه القصص قد استخدمت لهدم معنويات شباب أمتنا .

تقول جريدة نوغيل أوبسرفاتور — التى أجرت الحديث معه بمناسبة بلوغه سن السبعين: أن صورة سارتر تبدو مؤسية وقد تبعث على الشفقة أنها صورة رجل يبحث عن حقيقة مطلقة ، ولكنها أيضا صورة سرح يتهاوى ، رجل عاش تناقضاته ، لقد ظل سارتر دون موقف ، أو تناسى مواقفه السابقة — الجزائر مثلا — وأنه احتار هل يمشى مشية الغراب أم مشية الحمامة ، وحين فقد سارتر ظله نافق كيانات مزيفة وعنصرية

- اسرائيل مثلا - تملك اتجاهات ايديولوجية مدمرة وتسير في نهج مناقض للمبادىء الحقية .

## اعادة صياغة المناهج التعليمية وفقا للعقيدة الاسلامية

كان من أقوى التوصيات ألتى لفتت أنظار العالم الاسلامى كله تلك التوصية التى أصدرها مؤتمر ندوة علماء المسلمين في الهند برئاسة العلامة السيد أبو الحسن الندوى عن التربية الاسلامية في البلاد الاسلامية عامة والعربية خاصة والدعوة الى أعادة صياغة المناهج التعليمية وفقا للعتيدة الاسلامية .

وهى دعوة تجىء فى ابانها ووقتها بعد ان تبين للمسلمين والعرب النهج الذى سلكوه فى التربية والتعليم وأخذوه من الغرب . هذا الأسلوب الوافد كانت له محاذيره وأخطاره وآثاره البعيدة المدى فى النتائج التى حدثت خلل ربع القرن الأخير منذ بداية احتالل الصهيونية لفلسطين عام ١٩٤٩ الى سيطرتها على القدس عام ١٩٦٧ . لا ريب أن هذه المناهج التي انشأتها معاهد الارساليات التشيرية وتبنتها بعد ذلك المدارس الوطنية فى أغلب أجزاء الوطن العربي والبلد الاسلامية كانت مصدر غيبة في أغلب أجزاء الوطن العربي والبلد الاسلامية كانت مصدر غيبة السلام ومنهومه من مختلف مناهج التعليم ، بل لقد كان الاسلام يدرس ابان الاحتلال على أنه دين عبادة وليس منهج حياة دوان ذلك كان له أثره في بناء العقلية والنفسية التي لم تستطع استيعاب التحديات الخطيرة القائمة وراء الاستعمار والصهيونية والماركسية واخطارها .

## أول عربي وصل الى الدنيا الحديدة

أشكرت مجلة المورد الى رحلة أول مواطن عربى الى الولايات المتحدة وهو المواطن العراقي الياس الموصلي قام بهذه الرحلة عام ١٦٦٨ م حيث غادر بغداد الى القدس محلب فالاسكندرية والبندقية ومرنسا واسبانيا والبرتغال وصقلية ومن أسبانيا ذهب الى امريكا الجنوبية استغرقت الرحلة خمسة عشر عاما ثم عاد الى اسبانيا عام ١٦٨٠ م .

## غاز الأوزون وصلاة الفجر

أعلن العلماء أن هناك ريحا تهب في ساعات الفجر تلطف الجو تلطيفا مؤثرا يحس به الانسان احساسا كاملا ويتذوق حلاوته وهي ريح لا شبيهة لها في أية ساعة من ساعات الليل والنهار .

هذا الغاز يطلق عليه اصطلاح (غاز الأوزون) الذي يرتفع بنسبة عالية في وقت الفجر ، وتقل تدريجيا حتى تضمحل عند طلوع الشمس ، له تأثيرات على الجهاز العصبي والمشاعر النفسية العميقة والنشاط العصبي والفكري ، وقد أشار العلماء الى أن غاز الأوزون تتشيع به الحويصلات والمسام وينتقل الى الدورة الدموية ،

وقد اتفق هذا مع ما دعا اليه الاسلام اهله من الحرص على صلاة الفجر . وما قاله الرسول صلى الله عليه وسلم : بورك لأمتى في بواكيرها .

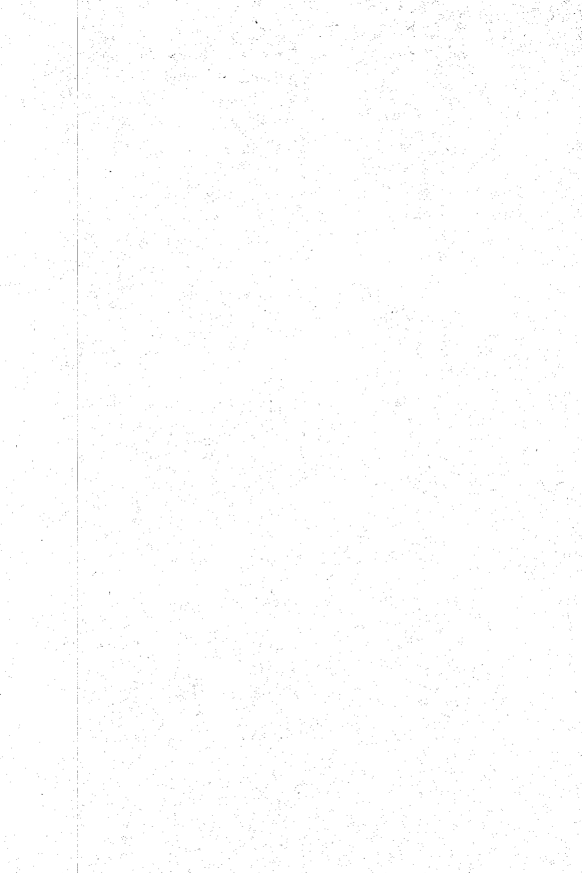
## قال صاحب كشف الظنون

ان التأليف على سبعة السمام لا يؤلف عالم عاقل الا فيها وهى اما شيء لم يسبق اليه فيخترعه واما شيء ناقص فيتمه أو شيء مغلق فيشرحه أو شيء طويل فيختصره أو شيء مفرق يجمعه أو شيء مختلط فيرتبه أو شيء اخطأ فيه مصنفه فيصلحه .

#### قال حعفر الصادق

من أخرجه الله من ذل المعاصى الى عز التقوى أغناه الله بغير مال وأعزه الله بغير عشيرة ومن خاف الله أخاف منه كل شيء ، ومن لم يخف الله أخافه الله من كل شيء ، ومن رضى من الله باليسير من الرزق رضى الله منه باليسير من العمل ، ومن لم يستح من طلب الحلال خفت مؤنته ونعم أهله ومن زهد في الدنيا أنبت الله الحكمة في تلبه وانطلق بها لسانه ، وبصره عيوب الدنيا داءها ودماءها وأخرجه منها سالل .

\* \* \*



# إحدى نسخ التوراة يذكر فيها اسم محمد صلى الله عليه وسدم

كانت لدى شيخ العروبة أحمد زكى باشا نسخ قديمة من التوراة فيها اسم محمد صلى الله عليه وسلم ونحن نؤمن بأن رسالة محمد صلى الله عليه وسلم موجودة في التوراة والانجيل المنزلين من السماء ، ولكن هذه التوراة المصنوعة التي كتبها ( عزرا ) أبان السبى البابلي فانها لم تخل من اشارات الى هدفه البشرى .

يقول الأستاذ احمد زكى شيخ العروبة انه حصل عام ١٩١٣ على نسخ من التوراة كانت لدى شلبى سامرى من طائفة السمرة نسخة منقولة عن أثدم نسخة من التوراة تحتفظ بها طائفة السامريين المتوطنة في مدينة نابلس .

ولما كائت مكتوبة بلغة لا المهمها اوصيت صديتي نور الدين مصطفي بشرائها يقول: اثناء زيارتي لفلسطين ذهبت الى جبل جرزيم بمدينة نابلس واجتمعت بصديقي شلبي وبطائفته وتعددت مباحثاتي معهم ومع كبير كهنتهم اسحق بن عمران على الأخص .

وقال أن التوراة التي اشتراها مترجمة الى العربية عبارة عن مجلد يحتوى على 110 صفحة من قطع الورق المستغير وهو لا يشمل سوى الأسسفار الخمسة من التوراة لأن السامريين لا يعتقدون في صحة شيء من الأسفار المضافة الى هذاه الأسفار الخمسة .

وقال أن كل صفحات الكتابة مكتوبة بلغة عربية وقد تخللتها كتابات باللغة السامرية . العبارات المكتوبة بهذه اللغة هي التي تؤدي في معناها اسرار السامريين ولم يشأ مترجم التوراة أن ينتلها الى العربية بل ابقاها سامرية كما هي ومن هذه العبارات جملة في آخر الاصحاح السابع عشر أي في الصفحة الـ ٣٩ من الكتاب وقد كتب الكاهن السامري الأعظم بخط يده على هامشها عبارات رتبها كما يلي :

11

بهاد ماد (ای محبد)

ای جدا جدا

لجوى جدول ٤٠ اى اى شعبا عظیما اى محمد ١٢

ثم وضع في فيلها الجملة الآتية :

( انظر كيف أن الله في كل كلمة من كلامه تعالى نيها اسرار مدموجة وآيات عظيمة ) .

حرره العبد الفقير اسحق الكاهن السامري .

هذا ما أورده أحمد زكى باشا في جريدة البلاغ في ٢١ أغسطس ١٩٣٣ م.

## المودة الى الجــنور:

لا يزال التغريبيون في العالم الاسلامي يتحدثون عن التقدم والتجديد والنهضة ويشترطون لتحقيقها الانفصال عن الماضي والتراث القديم . وتلك دعوى باطلة مسمومة ، وهم يرون أن الغرب يفعل ذلك وكذبوا فان كتاب الغرب جميعا يؤكدون ارتباط حاضرهم بالماضي ويربطون الحضارة العاصرة بالحضارة اليونائية الرومانية .

ويقول الكاتب الفرنسي ( ميشال بوتور ) في حسديث له في بيروت : ان العودة الى الجذور لا تعنى ابدا التخلف ، والتسكرار لا وجود له ، وان تكرار القديم يتم بشيء مختلف ونحن لا يمكننا الخروج من الزمن والتاريخ .

وهذا يعنى زيف دعوى هؤلاء المدعين وكذبهم .

## المفرب والدخول في الاسلام:

ظاهرة جديرة بالبحث: هي ظاهرة التعرف الغربي على الاسسلام من خلال البلاد المغربية ففي خلال عشرين سنة ما بين عام ١٩٥٥ — ١٩٧٤ أسلم في المغرب ١٧٦٦ غردا من مختلف الجنسيات والديانات من اغريقيا واوروبا وامريكا اللاتينية وآسسيا والولايات المتحدة الأمريكية .. وياتي في طليعة الذين يتبلون على الاسلام ، الفرنسيون اذ اسلم منهم في تلك الفترة ١٤٦ ويتبعهم الاسبانيون ٣١٩ ثم الألمان ١٢١ واذا كان لنا أن نقدم أرضية للخبر فائنا نقول أن المغرب كان له اثر بعيد في هذا المجال فان عددا من المفكرين الغربيين الذين اعتنقوا الاسلام كان المغرب هو مصدر تحولهم من هؤلاء الرسام الفيلسوف اتيان دينيه ، بل ان كتاب حياة محمد لأميل درمنجم قد كتب تحت تأثير الرغبة في ايجاد تقارب بين الاسلام والغرب وكان درمنجم يقيم في المغرب ويتصل بأهله .

## بلاد العرب:

وصف هيردوت قبل المسيح بندو اربعمائة سنة ـ بلاد العسرب ـ بانها اغنى بقاع العالم وانه كان في مأرب وسبأ قصور نضيرة ذات أبواب عسجدية وابنية بن فضة وذهب وسرر مرصعة بالجوهر .

وقال استرابون في روايته عن سد مارب ان قصورها ذات سقوف ذهبية عاجية مرصعة بالحجارة الكريمة ،

## الشخصية المحدية:

احتفات جامعة شيكاغو عام ١٩٦٠ بافتتاح قاعة محاضراتها الاسلامية تحدث الدكتور ديكان بلال مكدونالد فقال :

ان الشخصية المحمدية لا تزال بعد اربعة عشر ترنا مصدر المدد المتصل في تقوية المسلم ولقد أقام الاسلام بين أتباعه أخوة عامة قبل أن يوجد لها نظير بين أتباع الكنيسة الواحدة .

#### \* \* \*

#### أخطساء لغوية:

خطأ قول : كافة الناس والصحيح الناس كافة ،

خطأ اضافة التابع الى متبوعه مثل فقلت نفس الشيء والصواب قلت الشيء نفسه .

خطأ استعمال الرضوخ بمعنى الخضوع : والرضوخ في اللغة بمعنى انقطع وانكسر .

خطأ استعمال لفظ العائلة على الأهل والأسرة . انما العائلة : انثى العيل . وهي البعير والصواب العيال .

خطأ استعمال السمك بمعنى الثقل نحو ثوب سميك . والسمك لا يكون الارتفاع والعلو .

خطأ استعمال برهة للزمن القصير وانما هي للزمن الطويل .

## الله اكبر:

على ساحل البحرين: كان أمين الريحاني في السفينة الشراعية قاصدا ساحل الاحساء ، فأثقل الهواء جفنه فنام قليلا ثم أيقظه صوت الملاحين وهم أذ ذاك يشتفلون في قلب الشراع طوعا للريح ثم صوت الآذان قال:

وربك أيها القارىء ما سمعت فى أنغام الليل أطرب منها الا أن يكون صوت المؤذن فى الخليج وهو يؤذن الفجر ليس فى صلوات الأمم كلها أدعى منه الى الورع والخشوع وقل فيها ما هو أجمل وقعا فى النفس من صلاة الملاح فى ظل الشراع .

\* \* \*

## نعم الاسلام دين ودولة وعبادة

قال أمر المؤمنين عمر بن الخطاب في وصية وجهها ألى أبي موسي الأشعرى أذ ولاه القضاء وهي وصية موجهة ألى المسلمين جميعا وألى حملة الأقلام فيهم أولا وألى أهل الفكر والعلم والبحث .

« لا يهنعك قضاء قضيته بالأمس ثم هديت فيسه لرشسدك أن تعود الى الحق » وقد كانت هذه سنة جرى عليها المنكرون المسلمون في كل آن ، وموقف أبو الحسن الأسسعرى من الاعتزال معروف حين هجره وعاد الى السنة ، وموقف الرازى في عودته الى الحق حين كتب وصيته فسجل خطاه وعودته ، وفي العصر الحديث وجدنا الدكتور محمد حسين هيكل صاحب كتاب (حياة محمد) يكشف عن موقفه في مقدمة كتابه ( في منزل الوحي ) ويعلن عودته الى اصالة الاسلام بعد أن تبين فساد المفهج الذى سار فيه والذى كان يستهدف ايقساط العرب والمسلمين عن طريق بعث التراث الغربي واعلن أنه وجسد أن السبيل الوحيد للهضة المسلمين هو كتابهم وسنتهم وتاريخهم .

ولقد سار الأستاذ خالد محمد خالد في هذا الطريق زمنا تحت ضغط ظروف نفسية واجتماعية ظن معها أن الأسلوب الغربي الحديث : أسلوب الديمقراطية الليبرالية هو منطلق النهضة ، والف في ذلك كثيرا ، واعتنق مفهوم « على عبد الرازق » الذي شق به وحدة الفكر الاسلامي حين ادعى في كتابه عن الخلامة أن الأسلام دين روحي لا علاقة له بالمجتمع أو نظام الحكم ، سار الأستاذ خالد محمد خالد في هذا الطريق سنوات طويلة ثم كأنت أويته الى الحق بطيئة متأثية ، نقد هجر هذا المنهوم ثبة وأولى اهتمامه في السنوات الأخيرة لدراسات عن الصحابة ورجال حول الرسول زمنا وقد اهتدى إلى ذلك بدعوة جاءته في نومه مانزعته ، وقال الباحثون ان خالد قد عاد الى الاسلام ، ولكن بعض المتعمقين كانوا يتولون ، حتى يصحح موقفه من مفهوم الاسلام عامة فان مفهوم الاسلام بوصفه دين عبادة وان بَعِثَة رسول الله كانت روحية خالصة ، كل هذا كان منهوما زائفًا دخل على المسلمين من منهوم الغرب للبابوية والمسيحية وهي معان دحضتها حركة اليقظة الأسلامية وزيفت صلتها بالاسلام واليوم يجىء الأستاذ خالد محمد خالد فيعلن هذه الحقيقة فيقول: أرجو أن يجيء كلامي هذا تصحيحا لرأي ابديته من قبل في كتابي ( من هنا نبدا ) اذ قلت يومها أن الدين لا يعنيه أن يكون دولة ولا يعليه أن يتدخل في بناء الدولة ويبدق أنني كلت يومها

متأثراً بتصور مسيخي عن الحكومات الدينية ولا سيما تلك التي تامت تحت ظل الكنيسة في أوروبا في عصور الظلام ناسيا يومها أن الاسلام مختلف جدا وأن الدولة بشكلها ومضمونها كانت تعنيه الى ابعد مدى ، وأنه خاطبها بمسئولياتها وفي الاسلام بالذات لا يمكن عزل الدين عن الدولة الا أذا أمكن عزل الدين عن الدين ، نهو يدرك دور الدولة في الحفاظ على دين الله ويعلن أن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن ، ثم أنه وقد جاء يدعو الناس الى الحقول في دين الله لا يمكن أن يترك الدولة تشكل عائقا دون هذا الدخول ، ومن أجل ذلك رأينا الرسول يبدأ بدعوة الملوك والأباطرة ليحملوا تبعاتهم تجاه رعاياهم في أبلاغهم كلمة الله ودعوتهم اليها ، ومن أجل ليحملوا تبعاتهم تجاه رعاياهم في أبلاغهم بدعوة الناس الى الصلاة والعبادة بل رأيناه ينظم للمجتمع وللدولة كل شئونهما مبينا للدولة مسالك الحق والمعدل في حيل أعبائهما ولا يغيب الاسلام أبدا عن أي شأن من شئون الحياة يريد أن يعرف رأيه فيها .

وهكذا استطاع (خالد محمد خالد) أن ينتصف من نفسه وأن يعود الى الحق ، ولا يمنع هذا من أن تذكر أن هذه الظاهرة موجودة في كل عصر فالاسلام دائما له توته وقدرته على استعادة كل من له قلب أو التى السمع وهو شهيد ولقد كان ( مصطفى محمود ) اشد عنفا في مواجهة الاسلام والدين ، وقد عاد الى الحق ، وأن كانت مفاهيمه عن الاسلام لا تزال في بعض جوانبها في حاجة الى تصحيح وعندنا أن الدكتور مصطفى محمود قد اعتبد على بعض المصادر غير الأساسية والأصيلة ولا بد من العودة الى مفاهيم السنة والجماعة .

وعلى المسلم أن يكون قادرا دائما على مواصلة البحث للوصول الى الحق .

## رأى الصطفى صادق الرافعي:

يقول الأستاذ مصطفى صادق الرافعى :

لا ثقة لى بمتخلق لا دين له غان الخلق يصله بحظ نفسه اكثر مما يصله بواجبات النساس ولا بفيلسوف ملحد لأن الفلسفة تمزجه بالمسادة اكثر مما تمزجه بالانسانية ولا بمصلح ينسلخ من الدين لأن اصلاحه صور من غروره ولا بعالم جاحد لأن علمه كهندسة الشوكة كلها من اجل آخرها الولئك لا يدرون أنهم من هذا العالم في حدود أغراضهم الصغيرة الفائية اذ كان كل منهم يتناول الكون من حيث يحب هو لا من حيث يجب عليه ، ثم يقسر الأشياء في جزء منها لا في مجموعها ، ويعتبر الزمن عمر الفرد ثم يقسر الأشياء في جزء منها لا في مجموعها ، ويعتبر الزمن عمر الفرد وهو تاريخ لا يموت وينظر الى الفاية من الوجود كانها داخلة في الحسد مع أنها لو حدث لبطلت أن تكون غاية لا تسمو حياة الفرد الا اذا كان جزءا من كل ، ولا يحتمع الكل الا اذا كان تأما فيما هو كل به ، غالسبيل أن يدفع الفرد أبدا الى خارج حدوده الذاتية الصغيرة ، وفكرة الكل هذه لا يضورها ولا يستوفي معائيها الا الذين المسحيح اذا هو خرج بالفرد من شهواته التي

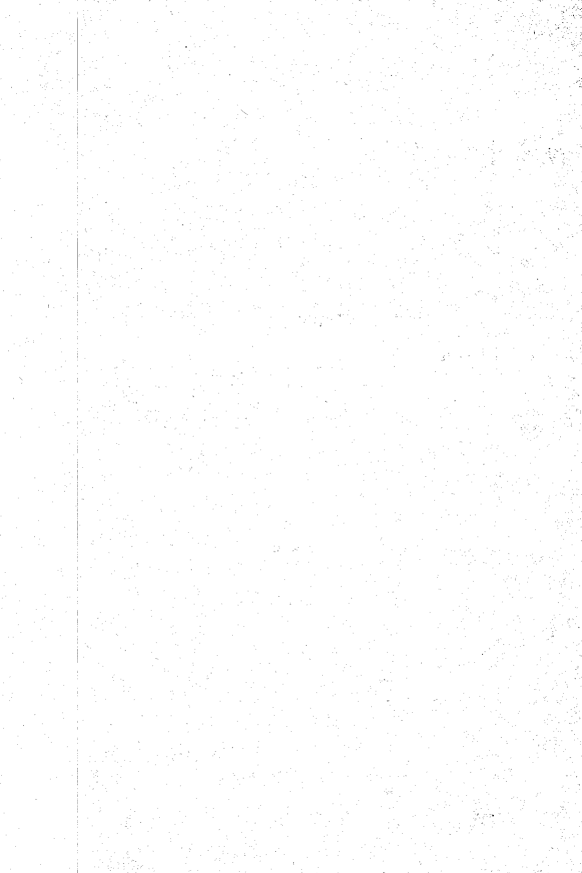
تُفصله من غيره الى واجباته التى تصله بغيره ، وأنتزاع له من ذاتيته الى انسانيته ودفع بالانسانية نفسها الى الكل الذى هو أسمى .

#### السلمون هم المسدر :

يقول الدكتور عمر غروخ : لو أن مؤرخى أوروبا فى القرون الوسطى اطلعوا على مصنفات الأئمة المحدثين لما تأخروا فى تأسيس علم ( المثيودلوجية ) حتى أواخر القرن الثامن عشر ، وبامكاننا أن نصارح زملاعنا فى الغرب فنؤكد لهم أن ما يفاخرون به من هذا القبيل نشأ وترعرع فى بلادنا ونحن أحق الناس بتعلمه والعمل بأسسه وقواعده أن القواعد التى وضعها الأئمة المسلمون منذ قرون عديدة للتوصل الى الحقيقة فى الحديث متفى فى جوهرها واتجاهها مع الأنظمة التى اكتشفها علماء أوروبا فيما بعد فى بناء علم المثيودلوجية .

حاشية : المتودلوجية : هي الوسيلة المنطقية التي تدرس بها المعارف الانسانية على أساس من الدرس والمنطق والبرهان .

ونقول ان الدكتور عمر غروخ جد متواضع غيما صوره من العسلاقة بين الأثر والتسائر والحقيقة التي اثبتها كثير من علماء الغرب انفسهم ان الباحثين الغربيين قد اعتمدوا علم الحديث الاسلامي في انشاء مذهب التحقيق العلمي الحديث وانه لم تكن في أيديهم سسواء من تراث يونان أو رومان أو يهود أو المسيحية ما يمكن أن يكون بذرة هذا العلم .



## الاسلام أمام تحديات العصر

يعمل أكثر المفكرين المسلمين في الحقـل العالمي بدراسات اسلامية باللغات العالمية (( الفرنسية أو الانجليزية )) في مقدمتهم مالك بن نبي ورشدي فكار في هذه الأيام .

صدر له بالفرنسية كتاب جديد هو ( تأملات في الاسلام ) تصفه جريدة العلم المغربية بأنه من المساهمات المفيدة في نشر الدعوة الاسلامية لدى الشعوب غير الناطقة بالعربية في افريقيا الغربية لبساطته وموضوعيته أما كتابه ( الاسلام وأدعياؤه ) فيقول أنه يحدد المواقف الاجتماعية للمسلم المطلاقا من القرآن . فقد طرح في أول البحث قضية المسلم الانسان ووصل الى القول بأنه ليس للاسلام أزمة أمام تحديات العصر وأنما الأزمة أزمة الانسان والأزمة أزمتنا نحن فلا نحمل الاسلام دون دراية وزرنا ومطامعنا وتقلباتنا ومواقفنا البشرية فتعمم الأحكام ويعوم الصادق في الباطل فيتكلم المسيء بلغة البرىء ويتقمص الجاهل دور العارف والمتهور مكان العاقل ونغوص في سحب الغموض والالتباس . والاسلام بعد أربعة عشر قرنا من مسيرته الحالية يشهد العالم أنه قوى بعطائه صالح بوجوده صحيح ببقائه واستمراره ، سيد يكسب الأرض ويحقق النصر بمبادئه صاهدا ببقائه واستمراره ، سيد يكسب الأرض ويحقق النصر بمبادئه صاهدا كالصخر أصيل في القلوب المتدافعة اليه من كل القارات .

ويصل الدكتور رشدى فكار الى القول: بأن القضية هى فى كيف نفهم الاسلام ونتعرف عليه بما فيه وفاء له ، ثم كيف تعرف به وتدعو له بمقتضى المنهج الذى حدده وهو يعتمد على ( الحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتى هى احسن ) ومن ثم يسهل علينا الاقتناع والحوار والاقناع .

ومن أهم ما تعرض له الدكتور رشدى فكار قضية الفتنة الكبرى ودعا الى اعادة النظر في تاريخنا بعد أن لونته الانتهاءات بصياغتها وطبعته بأهوائها وبصمته بأعراضها وخلفياتها واضفى عليه المؤرخون من تنوقهم وأحاسيسهم ومعاناتهم مما جعله تاريخ المؤرخين لا تاريخ التاريخ فهو يتول أن اعادة النظر قد آن أوانها انطلاقا من علمية التاريخ التى تعتمد منهجيا على استجواب التاريخ بهدف تصحيحه وغربلته مما غلق به من الأهواء وأنه لكى يمكننا أن تضع فلسفة تاريخنا الاسلامى العربى علينا أن نحدد علته وحتمية حركته بشكل واع بعيد عن المجازفات الفكرية التى تسلم علنه والنظرة السطحية لتسلسل التاريخ ومعوية



## انتحار علماء الانتحار

من الظواهر العجيبة في الغرب انتحار العلماء المتضمين في الانتحار وقد زاد انساع هذه الظاهرة في المجتمعات الصناعية المتقدمة خصوصا في الوحدات الحضارية ( المدن الكبرى ) بل واتخاذها طابعا وبائيا الى حد ما لدى بعض الفئات وكمجرد مثال : فناني السينما وكذا ارتباطها ببعض الظاهرات الأخرى وتداخلها معها كظاهرة الادمان على تعاطى المخدرات والجنس والخمر والميسر ، وقد وصلت لدى بعض فئات النخبة المفكرة في مجتمعات الاستهلاك الى نوع من فلسفة الخلاص ، من مسيرة الحضارة المعاصرة وفي مواجهة تأزمها وافلاس بعض مناحيها وغلبة روح التشاؤم الى ما يشبه الانتحار الجماعي بإبرازهم للجوانب السلبية واصرارهم مع لك السير في نفس المسيرة الاستلابية والفيلسوف ماركوز في مقدمة الدعاة الى هذا المفهوم .

ولكن الغريب كما يقول الدكتور رشدى مكار هو انتقال العدوى والوباء من الناس الى العلماء المتفصصين في دراسة الانتحار واحدث مثال لذلك انتحار أحد كبار عمداء الدراسات الاجتماعية والنفسية في الولايات المتحسدة .

والسر هو أن المعرفة العلمية الحديثة رغم عمقها والساعها وتنوعها لم تستطع حتى الآن أن تعطى النفس البشرية الثقة في الحياة ، أو الأمن والطمأنينة وسكينة النفس ، بقدر ما عمقت لديه عوامل الشك فيها وفي قيمتها .

ويتول الدكتور رشدى فكار ان الانسان الذى اتخذ من أرضاء رغباته واشباع غرائزه المادية هدفا لا شك سينتهى بانتهائه ، أما الانسان الذى يرى أنه يعيش لما هو أسمى ، وأن معرفته مهما تعبقت وغاضت فهى قطرة في محيط المعرفة الغائبة ، هو الانسان المتوازن الذى استطاع أن يوازن بين رغباته وقيمه ويعادل بين غرائزه ومثله .

ويتول أن أنتحار عالم الانتحار جاكوب مورينو هو شبية بونياة علماء ملب التلب بالتلب : لونجرا ، وونياة الداعى أنى أن عبيل النحل يطيل الحياة ، لأن الانسان ليس بالمسائل المادية وحسدها ، ولكنه بشيء آغر يضان الى ذلك ويسبقه ، هو أن تكون وجهة الحياة لله وحده وأن يكون النسان في عمله وحياته ومماته لله :

## ( قل أن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له ) .

وهذا ما يعبر عنه رشدى فكار بغائية المعرفة . ويقول : « ان علية وجود الانسان وما له وروحانيته لا تحدد الا على مستوى (غائية المعرفة) التى لم تدرك بعد والتى هى رمز لعلم الله وكماله العارف بكل شيء لانه هو الخالق لكل شيء » فالانسان في هذه الحياة انما هو في سبيل قيام المجتمع الرباني ، وليس لاقامة مجتمع هواه ومطامعه . ولذلك فان العلم الذي يتعاطاه الانسان ويشبغف به هو العلم الذي يحاول أن يحقق به ترقه وسعادته ومنفعته الخاصة في الحياة وليس هو العلم الذي يراد به اسعاد البشرية ورحمتها وعدلها وسلامها وطمأنينتها الى حقها في معطيات الله الوافرة .

وان هذه المعطيات العلمية في الاكتشافات والاختراعات قد المسدت الانسان المساد الأنها تنقله الى حياة الرخاوة والتهيع والمساد ، والانحلال ، فلم يعد قادرا ليدفع عن نفسه التحديات الخطيرة ولأنه ظن أنه هو الذي استطاع أن ينشيء هذه المبتكرات وقال في ذلك ما قال قارون :

## ( أنما أوتيته على علم عندى ) .

الم ينسب هذا العلم ومعطياته لله بل نسبه الى نفسه وقال : فان هذا الانسان في هذا الخطر الذي يسير فيه يظلم نفسه ظلما شديدا ولا يحقق ارادة الله في بناء المجتمع ، لقد المطرنا بنوء كذا وبذلك الرباني ولذلك فسوف تحق عليه كلمة « الاستبدال » .

## (( ويستبدل ربي قوما غبركم ثم لا يكونوا امثالكم )) .

## « واليوم ننجيك ببدنك لتكون لن خلفك آية » · ·

وصدق الله العظيم غان غرعون موسى الآن يوضع تحت اضواء شديدة للفحص عن الكسور التي أصيب بها في حوضه وفي ظهره ويمثل أمام الباحثين ليكون دليلا على صدق القرآن .

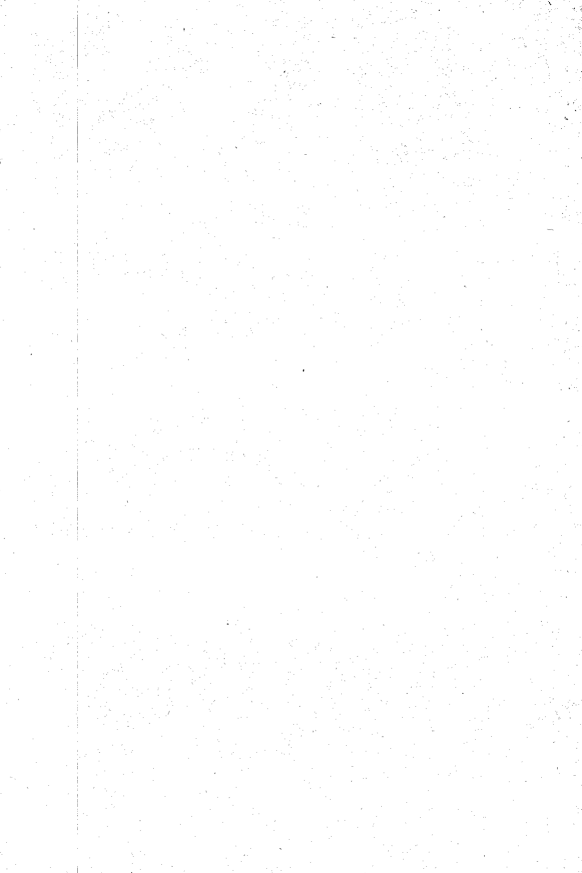
يقول الدكتور موريس بوكاى انه يعد الآن مؤلفا علميا ضخما عن الكتب السماوية وبالذات عن القرآن وعلاقتها بالعلم الحديث ، وهو لهذا قرا القرآن واثار انتباهه ما ورد فيه من حقائق تطابق تماما ما وصل اليه العلم الحديث ، وهو يقول أن الزمن الذى ظهر فيه القرآن وما احتواه من حقائق يؤكد أنه لا يمكن أن يكون من وضع بشر ومن هنا فان حقائق القرآن يمكن أن تساهم ( والعلم الحديث يصدقها ) في الكشف عن اسرار ما زالت تحير عقل الانسان ، ولكي يحاول الربط بين ما جاء في القرآن من حقائق وبين ما قدمه العلم الحديث هداه تفكيره الى البحث عن دلائل خاصة في قصة خروج موسى من مصر وقصته مع فرهونها .

وطبقا لما توصل اليه من حقائق غانه يعتقد أن غرعون موسى هو منفتاح ويدلل على ذلك بما ذكره علماء الآثار من أن الفرعون الذي كان يسخر الناس في بناء العاصمة الشمالية هو رمسيس الثاني والد منفتاح والذي ولد موسى في عهده .

ويعتقد أن ما وصل اليه بالكشف عن جثمان غرعون بادخال اجهزة العلم الى داخل جسمه يؤكد أنه هو الذي غرق .

ونقول أن أوربا اليوم قد انتهى أمرها في مفاهيم الكتب المقدسة وتعارضها مع العلم ، ولذلك فهي تولى وجهها شطر القرآن الكريم الذي اعتقد أنه سوف يعطيها ما تتطلع اليه من خير وسمو ..

( راجع بحث بوكاي في الباب الأول ) .



## الثعالبي وكلمة هانوتو التي صنعت ميه زعيما

عبد العزيز الثعالبي نموذج من زعماء العالم الاسلامي في الفترة التي سبقت استقطاب الاستعمار للرجال وصناعة الزعماء وهو يقف في صف واحد مع مصطفى كامل ومحمد غريد وغيرهم من الرجال الذين واجهوا الاستعمار في غزوته حاول الفرنسيون اغراءه فعجزوا واقترحوا أن يقلدوه منصبا علميا على أن ينصرف عن الوطنية السياسية غرفض وسافر الى مسويسرا ومنها الى ألمائيا وتركيا ثم رحل الى الشرق وعاد الى تونس عام ١٩١٣ وأعلنت الحرب العظمى وهو على اتصال بالتونسيين في الاستانة وأوربا ودعا بعد الحرب مباشرة الى عقد مؤتمر لحل قضية تونس واختير زعيما بالاجماع وفوض للعمل باسمهم ثم سافر الى باريس للدفاع عن قضية تونس أمام مؤتمر الصلح ولكن الفرنسيين قبضوا عليه هناك وسجنوه وأرسلوه مخفورا الى بلاده بعد أن تفننوا في تعذيبه . وفي عام ١٩٢٣ سافر وتركيا ومصر وعندما أراد العودة منع فبقى في مصر حتى عام ١٩٣٦ ولم وتركيا ومصر وعندما أراد العودة منع فبقى في مصر حتى عام ١٩٣٦ ولم يعد الى تونس الا بعد اربعة عشر عاما قضاها بعيدا عنها .

لم يكن الثعالبى زعيما سياسيا وانها كان زعيما فكريا ومصلحا اجتماعيا وكان يؤمن بأن العرب قصروا فى أداء واجبهم وحماية الأمانة ومن ثم طفت عليهم الامراض الاجتماعية وقامت أوربا تنازعهم السيادة وكان يردد دائما أن تونس جزء من الأمة العربية وقد بسط الغزالى المنهاج العربى الذى رسمه ليقظة العرب وتحريرهم .

يقول الثعالبي : ان كلمة واحدة هي التي علمتني العمل ، هي كلمة السياسي الفرنسي هانوتو : حين قال : (وكيف كان المآل فقد فصلنا بين شمالي افريقيا والتاريخ العربي) لقد أثرت في هذه الجملة تأثيرا بالغا وصمت على العمل لمقاومة هذه الفكرة والمحافظة على هذه الرابطة . ومن هنا كان منهجه في العمل الفكري الذي تصدي له : يقول : لنا في ماضينا عبرة فلا نأسف عليه بقدر ما يجب أن نستفيد من الأغلاط التي ارتكبناها فيه ، ومهما غالتنا الغوائل فانا لم نزل أمة قوية عزيزة الجانب لها تأثير فعال في سير السياسة العالمية . أية قوة جبارة تستطيع أن تنفذ الى أعماق ضمائرنا السياسة العالمية . أية قوة جبارة تستطيع أن تنفذ الى أعماق ضمائرنا المتعلل منا كما تنال نفوسنا ، على الشرقيين أن يعملوا لاصلاح النفوس ومتى اصلحوها وثقفوها أصلحوا الشرق ، وهي لا تصلح بغير العلم الناضح

والتربية الصحيحة ولست اتول بالطفرة ولا طلب المحال ، ادعو الى التحول من الأعمال الفردية الى الجهود الاجتماعية واحداث الأنظمة لها والمؤسسات، ان كفاح الاتوياء في هذا العصر لم يقم على الافراد بل على جهود الجماعات والسبب في هزائمنا هو اعتمادنا على مكافحة الفرد ، ذلك ما جعلنا ننهزم في الصدمة الأولى ، علينا أن تعرف العلم للتعليم والمال للمال ولا نتسامح كأن نجعل الطبيب عاضيا والفقيه مهندسا ، فإن الشرق شرق لم يزل مشرق العظائم والكمالات والنور ولولاه ما ادرك الغرب الفضيلة ولا عرف الاديان ولا الغلسفة .

لقد استيقظ الغرب في الساعة الأخيرة التي غفا فيها الشرق فبزه وما عزه علينا أذا أردنا أن نعيد للشرق منزلته الأولى من التقدم أن نقتيس من الغرب كل جديد تجمل به وننبذ كل قديم رث عفاه الدهر وكفانا أن نحتفظ بالدين والأخلاق .

وان الكشف عن ابعاد تاريخنا وغلسفة نشوئنا تستتبع العمل على توحيد مسادر الثقافة في البلدان العربية كلها مع العناية بتاريخنا وادبنا والبحث عن العناصر الخفية التي اجتمعت لدين الاسلام وشعب الجزيرة ولسان العرب وتمكنت من هضم شعوب بأسرها واحالتها الى طبيعتها .

## آخر العامود:

كشف احمد زكى باشا شيخ العروبة في المؤتمر الدولى الذي عقد في مصر عام ١٩٠٦ ان علماء العرب قد سبتوا الأوربيين الى اختراع طريقة الكتابة بالحروف البارزة الخاصة بالعميان فلخص كتاب نكت الهميان في نكت العميان لصلاح الدين الصفدى وقال انه يرجع الى ابن المشرق الفخر في وضع طريقة الكتابة بالحروف البارزة العميان (على بن احمد بن يوسف) المشهور بزين الدين الامدى الذي فقد بصره في أول عمره وشرح طريقة معرفة لأثمان الكتب التي كانت في مكتبه بأنه كان كلما اشترى كتابا الف ورقة على شكل حرف من الحروف والصقها في الكتاب وكانت هذه الحروف هي التي يستعين بلمسها على معرفة ثمن الكتاب وبهذا يكون ابن الأمدى المتوفى سيستعين بلمسها على معرفة ثمن الكتاب وبهذا يكون ابن الأمدى المتوفى سستعين بلمسها على معرفة ثمن الكتاب وبهذا يكون ابن الأمدى المتوفى سستعين بلمسها على معرفة ثمن الكتاب وبهذا يكون ابن الأمدى المتوفى سستعين بلمسها على معرفة ثمن الكتاب وبهذا يكون ابن الأمدى المتوفى سسنة .

## الرجل الذي كشف عن خبيثة الغزو الثقافي

تتجدد في النفس نكرى ذلك الرجل الكريم الذي حمل لواء الدعوة الني الله سنوات طويلة باعلان قرب مناقشة اطروحة الدكتوراه عنه في جامعة الأزهر التي اعدها الشيخ محمود القاضي : ذلك هو السيد محب الدين الخطيب الذي كان والسيد رشيد رضا أشبه بفرسي رهان في تجديد وبعث الفكر الاسلامي السلفي الاصيل الذي كانت تحرص الملكة العربية السيعودية على وضعه في يد المسلمن .

وما زلت اذكر كيف كنت اتصده في الامسيات الصيفية في مكتبته السلفية بشارع الفتح بالروضة خلال السنوات الأخيرة وهو في الثمانين من عمره المحه وراء زجاج مكتبه واتفا بجلبابه الأبيض امام مجلد ضخم عرفت من بعد انه صحيح البخارى وقد أخذ يراجع بعض نصوصه على كتاب آخر وجدته هو كما كان منذ رايته أول مرة قبل عشرين عاما ما زال مظهره ينبىء عن حيويته الدافقة ، لم يصرفه أرتفاع السن عن العلم والبحث والتنقيب في مكتبته الضخمة التي كونها خلال خمسين عاما والتي بلغت مجلداتها في مكتبته الضخمة التي كونها خلال خمسين عاما والتي بلغت مجلداتها . ٢ الف مجلد كان يمثل أمامي تاريخا حيا لقطاع من حركة اليقظة الاسلامية ، كان الرائد على ذلك الطريق الذي عبده الامام محمد بن عبد الوهاب وسار فيه كثيرون .

متلت له: أن روحك قد جذبتني هذه الليلة مانني أعيش في آثارك من المتح والزهراء منذ عام كامل . وظن هو أنني أجامله بهذا الكلام .

قال: أنا مسكين .

ولم انهم ما يريد بهذه الكلمة ولكنى احسست بأنه ربما يعتقد أن بذله في سبيل اللغة العربية واليقظة الاسلامية وخاصة انشاء الفتح وموالاتها اكثر من عشرين علما كل اسبوع والانفاق عليها من أيراد المطبعة وطبع عشرات من كتب التراث الاسلامي وانشائه جمعية الشبان المسلمين كل هذا لم يلق ما يستحق من تقدير م

ولكنى ما كدت أراجعه في بعض آرائه وما كتبه في مواقف مختلفة ، حتى سر وانشرح صدره وأحس بأننى كنت صادقا في حين حدثته حديثى ، ولم أكن أتصد المجاملة .

كانت عيناه الواسعتان تبرقان وهو يحدثنى عن تاريخه الحافل وقسد برزت من فتحة جلبابه الأبيض شعرات بيضاء وكانت قامتة قد تقوست قليلا ولكنه كان ما زال قويا يبدو من وراء سنواته الست والسبعين روح رجل جلد قوى مجالد ، ولا زال وجهه يتدفق شبابا وقوة ولم تضعف قراعته المتوالية بصره وكان وهو يحدثنى عن ذكرياته يقوم بين لحظة وأخرى ليتنقل في مكتبته الواسعة يحمل كتابا أو صورة أو وثيقة أو خطابا قديما مما يحدثنى عنه وكانت كل أوراته ووثائته حاضرة مرتبة .

ولقد كان السيد محب الدين الخطيب هو الذى فتح أعيننا على مخطط التبشير والتعريب والاستشراق والغزو الثقافي مئذ وقت باكر حينا ترجم كتاب الغارة على العالم الاسلامي في جريدة المؤيد قبل الحرب العالمة الأولى فوضع في أيدى الباحثين وثائق خطيرة لا تزال قادرة على الكشف عن أخطار التغريب .

وعبارته المعروفة: انما اوتينا من جانب المدرسة والصحافة فهما اللتان كونتا رجالنا ومجاهدينا كما نرى ولن نتقى شر الانحلال ما لم تكن مدارسنا وصحفنا مؤسسة على مفهوم الاسلام ودعائم من الوفاء لتاريخ الاسلام .

# مويات الكياب

| مفحة       | الموضـــوع                                                 |
|------------|------------------------------------------------------------|
| 0          |                                                            |
| ٩          | الباب الأول: القرآن الكريم                                 |
| 1.1        |                                                            |
| 10         | الفصل الثانى: معجزة القرآن الكريم: مراجعة كتاب موريس بوكاى |
| 19         | الفصل الثالث : المؤامرة على القرآن الكريم                  |
| 22         | الباب الثاني: التراث الاسلامي                              |
| 40         | الفصل الأول: أصالة التراث الاسلامي                         |
| .71        | الفصل الثاني: تراث الاسلام                                 |
| ٣1         | الفصل الثالث: ٥ الاف مخطوطة عن الفلك الاسلامي              |
| ٣٣         | الفصل الرابع: رحلة الأرقام العربية الى أوروبا              |
| ٣٧         | النصل الخامس: لابد للعرب من نظام تصنيف اصيل                |
| 41         | القصل السادس: هذه الجملة المسعورة                          |
| ٤٣         | الغصل السابع: زوايا خاصة من التراث العربي                  |
| <b>ξ</b> ο | النصل الثامن: احياء الأساطير الجاهلية                      |
| ٥.         | النصل التاسع: الاسلام هو الذي جعل المسلمين عظماء           |
| ۳٥         | الغصل العاشر: سرقة التراث                                  |
| ٥٧         | الباب الثالث : اللغة والأدب                                |
| 09         | النصحى لغسة القرآن                                         |
| ٦٣         | الفصل الثانى: عام الفصحى لغة القرآن                        |
| 19         | النصل الثالث : لاذا دراسة اللهجات العامية                  |

|     | ,         |                                                                                                                | :: |
|-----|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ä   | صفح       | 트레스 - Color (1987년 - 1987년 - 1 |    |
|     | ٧٣        | الفصل الرابع: اللغة الهيروغليفية                                                                               |    |
|     | <b>VV</b> | الفصل الخامس : هذه الأمة الوسط                                                                                 |    |
|     | ۸١.       | الباب الرابع: التاريخ                                                                                          |    |
|     | ۸۳        | الفصل الأول: سنريهم آياتنا                                                                                     |    |
|     | λY        | الفصل الثانى : عدالة الفتح الاسلامي                                                                            |    |
|     | 90        | الفصل الثالث: الفردوس الأسلامي المفقود                                                                         |    |
|     | 11        | الفصل الرابع : ابن خلدون وابن الأزرق                                                                           |    |
| 21  | ٧.٣       | الفصل الخامس: ظهور الاسلام علامة بدء العصر الحديث                                                              |    |
|     | ١.٥       | الغصل السادس: يقظة العالم الاسلامي                                                                             |    |
|     | ١.٧       | الفصل السابع: عندما عرف الغرب حقيقة صلاح الدين                                                                 |    |
|     | 115       | الفصل الثامن: مخطوطات كهف قمران                                                                                |    |
|     | 117       | الفصل التاسع : حول علاقة شارلمان وهارون الرشيد                                                                 |    |
|     | 119       | الباب الخامس: الحضارة الاسلامية                                                                                |    |
|     | 171       | الفصل الأول: فضل الحضارة الاسلامية                                                                             | ٠  |
|     |           | الفصل الثانى : مشعل الحضارة يعود                                                                               |    |
|     | 171       | 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                         |    |
| į   | 150       |                                                                                                                |    |
|     | 181       | الفصل الخامس : مستقبل الحضارة الاسلامية                                                                        |    |
|     | 188       | الفصل السادس : حقائق عن الحضارة الاسلامية                                                                      |    |
|     | :         | at an attack at the second                                                                                     |    |
|     | 180       |                                                                                                                |    |
| 11. | 187       | えいじき カー・・・・ こうじょう メルカー だいしゅう きゅうしゃ しゅうさい カラスティディ                                                               |    |
|     | 108       |                                                                                                                |    |
|     | 107       |                                                                                                                |    |
|     | 171       | الفصل الرابع: تبليغ الاسلام الأهل الغرب بلغاتهم                                                                |    |
|     | 170       |                                                                                                                |    |
|     | 177       | الفصل السادس: لا تطلع الشمس كل يوم الا على مسلم جديد                                                           | ٠  |
|     | 1.7       |                                                                                                                |    |

| 140                                     | الباب السابع : رواد في كل المادين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177                                     | الفصل الأول: لماذا كان الخليل بن احمد هدما للتغريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.84                                    | الغصل الثاني - الادريسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 110                                     | الغصل الثالث: النيروني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 184                                     | الغصل الرابع: ابن ماجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 114                                     | الفصل الخامس: طارق بن زياد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 190                                     | الفصل السادس : عباس بن فرناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 114                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 111                                     | الفصل الثامن: المسلمون رواد الكيمياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4.1                                     | الفصل التاسع : المسلمون مخترعو الكسور العشرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 4.4                                     | الفصل العاشر : عروبة دون كيشوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7.0                                     | الغصل الحادي عشر: المسلمون اول من اطلق الصواريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲.۷                                     | الباب الثامن: رجال على طريق الأصالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۱.                                     | الغصل الأول: رجل من مكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۱.<br>۲۱۳                              | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثاني: رجل من الهند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۱.<br>۲۱۳                              | الغصل الأول : رجل من مكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱.<br>۲۱۳                              | الغصل الأول: رجل من مكة الغصل الثانى: رجل من الهند الغصل الثانث: أبو الطيب المتنبى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 71.<br>717<br>717                       | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الفصل الثانع: عبد المحسن الكاظمي المناسط الرابع: عبد المحسن الكاظمي المناسط الرابع المحسن الكاظمي المحسن المحسن الكاظمي المحسن ال |
| 71.<br>717<br>717<br>711                | الغصل الأول: رجل من مكة الغصل الثانى: رجل من الهند الغصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الغصل الثالث: أبو الطيب المتنبى الغصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الغصل الخامس: أنا عضو في جامعة المسلمين التاسلين الت  |
| 71.<br>717<br>717<br>771                | الغصل الأول: رجل من مكة الغصل الثانى: رجل من الهند الغصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الغصل الثالث: أبو الطيب المتنبى الغصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الخامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الخامس: أنا عضو في جامعة المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 71.<br>717<br>717<br>777                | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الفصل الثالث: أبو الطيب المتنبى الفصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الخامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الفصل السادس: رجلان آمنا بمسئولية الكلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 71.<br>717<br>717<br>771<br>777<br>777  | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الفصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الخامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الفصل المسادس: رجلان آمنا بمسئولية الكلمة الفصل السابع: رجلان من الدعاة الى الله الفصل الثامن: الرافعي والرافعيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 71. 717 717 717 717 717 717             | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الفصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الحامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الفصل السادس: رجلان آمنا بمسئولية الكلمة الفصل السابغ: رجلان من الدعاة الى الله الفصل الثامن: الرافعي والرافعيون الفصل الثامن: الرافعي واعجاز القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 71. 717 717 717 717 717 717 717 717 717 | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثالث: أبو الطيب المتنبى الفصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الحامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الفصل السادس: رجلان آمنا بمسئولية الكلمة الفصل السابع: رجلان من الدعاة الى الله الفصل الثامن: الرافعي والرافعيون الفصل التاسع: الرافعي واعجاز القرآن الفصل العاشر: الرافعي وعجاز القرآن الفصل الحادى عشر: حقائق عشر في حياة اقبال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 71. 717 717 777 777 777 777 777 777 777 | الفصل الأول: رجل من مكة الفصل الثانى: رجل من الهند الفصل الثانى: أبو الطيب المتنبى الفصل الرابع: عبد المحسن الكاظمى الفصل الحامس: أنا عضو في جامعة المسلمين الفصل السادس: رجلان آمنا بمسئولية الكلمة الفصل السابغ: رجلان من الدعاة الى الله الفصل الثامن: الرافعي والرافعيون الفصل الثامن: الرافعي واعجاز القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| . 1. / | 707   | الفصل الرابع عشر: فتى الأحقاف (على أحمد باكثير)               |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------|
| 5      | 777   | الفصل الخامس عشر : الرافعي : مدرة الاسلام                     |
|        | 777   | الباب التاسع: عندما دخلوا الاسلام كانوا صادقين                |
|        | 179   | الفصل الأول: عندما دخلوا الاسكلام                             |
|        | 171   | الغصل الثاني: تجربة اعتناق الغرب للاسلام                      |
|        | ۲۷۳ ً | الفصل الثالث: واجب كل مسلم                                    |
|        | 770   | الفصل الرابع : ماذا يحدث عندما تدخل المراة الغربية في الاسلام |
|        | 171   | الفصل الخامس: الغرب يكشف عظمة الاسلام                         |
| · . "  | 7.1   | الباب العاشر: على طريق الأصالة                                |
|        | ۲۸۳   | الفصل الأول: الطريق الى الأصالة                               |
|        | ۲۸۷   | الفصل الثانى: فشل محاولة العلمانية                            |
|        | 791   | الفصل الثالث: عبرتان تكشفان عن فساد الفكر المادي              |
|        | 190   | الغصل الرابع: رغض المسلمون الذوبان                            |
|        | 799   | الفصل الخامس: كل مؤامرات الفكر جاءت من الشعوبيين              |
|        | ٣٠٣   | الفصل السادس : هل يستطيع الفكر الغربي أن يتجاوز               |
|        | 7.1   | الفصل السابع: التغريب في دراسات الجامعات الأوروبية            |
|        | 717   | الفصل الثامن : متى يتحرر العقل الاسلامي                       |
| 14     | 717   | القصل التاسع : لماذا بروتوكولات حكماء صهيون صحيحة             |
|        |       | الفصل العاشر : منذ أربعين سنة : كشف التغريب خطته              |
|        |       | الغصل الحادى عشر: الشيوعية وليدة الصهيونية                    |
|        |       | الفصل الثاني عشر: مؤامرة الصهيونية والشيوعية على العالم       |
|        | 1     | النصل الثالث عشر : عبد الحميد وجمال الدين في تقويم جديد       |
|        | 1     | النصل الرابع عشر: ظاهرة جديدة في تاريخ النكر الاسلامي         |
|        |       | الفصل الخامس عشر : علم النفس الاسلامي وعلم الاجتماع الاسلامي  |
|        | 1.1   | الفصل السادس عشر: عادوا الى الحق                              |
|        | 701   | الفصل السابع عشر : هؤلاء خدعوا الأدب العربي                   |
|        | :     |                                                               |

| سفحة           | الموضيد وغ                                            |
|----------------|-------------------------------------------------------|
| 400            | الفصل الثامن عشر : وشهد شاهد من أهلها                 |
| 409            | العصل التاسع عشر: الشباب والعلم في المجتمع المعاصر    |
| 771            | الفصل العشرون : مأساة المجتمع الغربي                  |
| *77            | الفصل الواحد والعشرون: وسقطت التجربة الغربية المادية  |
| 777            | الفصل الثاني والعشرون: هذه تجربة المجتمعات العصرية    |
| 479            | الفصل الثالث والعشرون: اليوجا: هذه الأكذوبة الكبرى    |
| 771            | الفصل الرابع والعشرون: هل من أريوس جديد               |
| 440            | الفصل الخامس والعشرون: جرجى زيدان                     |
| ۳۸۱            | الفصل السادس والعشرون: اكذوبتان في تاريخ الأدب العربي |
| <b>TAY</b>     | العصل السابع والعشرون: طه حسين الرجل الذي سقطت دعواه  |
| 717            | الفصل الثامن والعشرون: هل هو حقا عميد الأدب العربي أ  |
| ۲۰۳            | الباب الحادي عشر: يا شباب الاسالم                     |
| <b>{.o</b>     |                                                       |
| ξ.γ.           | ا منباب الاستلام                                      |
| £11            | مصابيح على الطريق                                     |
| 810            | ٣ ــ مسئولية اصحاب الأقلام                            |
| £14.           | ٤ ــ لابد من نهضة اسلامية                             |
| ٤٢٣            | الباب الثاني عشر : مصابيح على الطريق                  |
| 673            |                                                       |
| 873            | ۱ ــ مصابيع على الطريق                                |
| ٤٣٠            | ٣٠٠ ـ نظرية مرويد تصاب بتصدع جديد                     |
| 877            | ٤ ــ المسلمون ثلث سكان العسالم                        |
| \$ <b>**</b> V | ه ــ هل نقد سارتر ظله                                 |
| 133            | ٦ ــ احدى نسخ التوراه فيها اسم محمد                   |
| <b>{{o}</b>    | ٧ ــ نعم: الاسلام دين ودولة وعبادة                    |
| 133            | ٨ الاسكلام إمام تحديات العصر                          |
| {01            | ٩ انتجار علماء الانتخار                               |
| {00<br>{0Y     | ١٠ ــ الثعالبي وكلمة هانوتو                           |
|                | ١١ ــ الرجل الذي كثيف خبيئة الغزو الثقافي             |

## هذاالكتاب

ما تزال صفحات « التراث الإسلامي » تضيء الحاضر والمستقبل ، وتكشف عظمة الدور الذي قامت به هذه الرسالة الحالدة ، والأجيال التي صنعتها ، والأعمال الكبرى التي قدمتها للبشرية .. دفعاً لها على طريق « التوحيد » إلى الإنسانية ، وتحريراً لها من العبودية لغير الله تبارك و تعالى .

إن موروث المسلمين هو القرآن والسنة .. وعهما صدر ذلك النتاج العظيم من التراث الحافل ، الذي نحاول في هذه الصفحات أن نكشف بعض جوانبه ، وأن نقدم تلك اللمحات القليلة التي تستطيع أن ترد إلى قلوب شبابنا الإيمان بعظمة هذا الدين ، وبفضله على العالمين ، من خلال هذه البطولات في محتلف مبادين الحضارة والعلم ، والحرب والسلام .. خلال أربعة عشر قرناً على يد هذه الأمة ، التي هي مطالبة اليوم بأن تقدم هذا الدين الحالد إلى البشرية حميعاً لهتدى إلى ربها ، وتستضيء به في ظلمات الأحداث التي تمربها ، بعد أن اعتمد الإنسان على الفكر البشرى .. فانحرف به الطريق ، ولم يعد أمامه إلا أن يعود إلى مهمج الله تبارك وتعالى .. من أجل هذا كله يقدم لنا الكاتب والمؤرخ الإسلام ، لتكشف أمام النفس المسلمة آفاق الإيمان بعظمة هذا الدين والمؤرخ الإسلام ، لتكشف أمام النفس المسلمة آفاق الإيمان بعظمة هذا الدين الحق ، وببطولة رجاله والقائمين عليه ، وإيمانهم وإصرارهم على نصرته .. والمحتمعات ، فيعلموا أنه لا بديل لهذا الضوء الكاشف من فكر وافد أو والمحتمعات ، فيعلموا أنه لا بديل لهذا الضوء الكاشف من فكر وافد أو مهج غريب .

دارالاعت